
LAJME NOTIZIE
Tariffa Associazioni senza fini di lucro - POSTE ITALIANE - Spedizione in A.P.D.L. 353/2003 

(Conv. in Legge 27/02/2004) Art. 1 Comma 2 CNS/CBPA - SUD/CS/39/2007 Valida dall’11/04/2007

EPARCHIA DI LUNGRO
DEGLI ITALO-ALBANESI DELL’ITALIA CONTINENTALE

ANNO XXXV - Numero 2       Luglio - Dicembre 2023

XXXVI  ASSEMBLEA  DIOCESANA
Il Cammino sinodale

nell’Orientalium Ecclesiarum
Lungro, 31 Agosto 2023



2 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA



3LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Carissimi,
come da tradizione ci avviamo a vivere la XXXVI Assemblea Annuale Diocesana 
– Corso di Aggiornamento Teologico, un momento ecclesiale in cui la Chiesa 
universale si manifesta pienamente nella celebrazione della Divina Liturgia attorno 
al Vescovo.
A conclusione dell’anno pastorale e alla vigilia dell’inizio del nuovo, continueremo 
a focalizzare la nostra attenzione sul cammino comune dei cristiani, sulla sinodalità. 
L’anno appena trascorso ci ha visti impegnati nell’approfondire la dimensione 
sinodale della Chiesa, sia nell’ascolto all’interno dei vari gruppi sinodali, sia nella 
formazione degli incontri del Ciclo di Conferenze, pensato e realizzato proprio a 
partire dal cammino sinodale delle Chiese nella sua dimensione ecumenica.
Proprio perché inseriti nel processo sinodale della Chiesa Cattolica e della Chiesa 
italiana, e dal momento che ci prepariamo al Grande Giubileo del 2025 che porta insito 
il desiderio di celebrare una Pasqua comune come primo segno di unità tra Oriente 
e Occidente, abbiamo inteso definire quale tema di questa prossima Assemblea 
Diocesana: “Il cammino sinodale a partire dall’Orientalium ecclesiarum”.
Promulgata il 21 novembre 1964, nello stesso giorno della Costituzione dogmatica 
sulla Chiesa Lumen gentium e del Decreto sull’ecumenismo Unitatis redintegratio, 
il Decreto sulle chiese cattoliche orientali, Orientalium ecclesiarum è da leggersi 
interamente in una dimensione sinodale, dal momento che i tre testi vennero 
appositamente promulgati lo stesso giorno, proprio per dare l’idea di come non 
si potesse concepire l’ecclesiologia cattolica di una Chiesa popolo di Dio, senza 
considerare il cammino comune dei cristiani e il recupero dell’unità tra Roma e 
l’Oriente cristiano, guardando alle già esistenti chiese cattoliche orientali, esempio 
di unità nella diversità.
«Il santo Concilio molto si rallegra della fruttuosa e attiva collaborazione delle 
Chiese cattoliche d’Oriente e d’Occidente, e allo stesso tempo dichiara: tutte queste 
disposizioni giuridiche sono stabilite per le presenti condizioni, fino a che la Chiesa 
cattolica e le Chiese orientali separate si uniscano nella pienezza della comunione. 
Nel frattempo tutti i cristiani, orientali e occidentali, sono ardentemente pregati 

XXXVI ASSEMBLEA  DIOCESANA
PRESENTAZIONE

Lungro, 31 agosto 2023

Mons. Donato Oliverio



4 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

di innalzare ferventi e 
assidue, anzi quotidiane 
preghiere a Dio, affinché, 
con l’aiuto della sua 
santissima Madre, tutti 
diventino una cosa sola. 
Preghino pure perché 
su tanti cristiani di 
qualsiasi Chiesa, i quali 
confessando strenuamente 
il nome di Cristo, soffrono 
e sono oppressi, si effonda 
la pienezza della forza 
e del conforto dello 
Spirito Santo consolatore. 
Con amore fraterno 
vogliamoci tutti bene 
scambievolmente, facendo 
a gara nel renderci onore 
l’un l’altro (Rm 12,10)» 
(OE 30).
Ho inteso concludere con 
le parole del Concilio 
Vaticano II, per esortare 
ciascuno ad una maggiore 
conversione del cuore. 

Tempi bui sembrano arrivare, da ogni parte, dal momento che l’uomo sembra aver 
abbandonato il desiderio di Dio e l’amore, a favore di logiche di potere e dominio. 
Possa questa Assemblea rinnovare in noi una conversione del cuore, per divenire 
sempre più simili al Cristo, senza dimenticare che la vita ecclesiale nella comunione 
eucaristica è il nostro cibo quotidiano, e senza dimenticare che «Il vostro nemico, il 
diavolo, come leone ruggente va in giro, cercando chi divorare». (1Pt 5, 8).
Possa Dio, Padre Figlio e Spirito Santo, donarci la conversione del cuore, il perdono 
dei peccati e la vita senza fine.



5LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA



6 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Ho accettato di buon grado l’invito del vescovo Donato, che ringrazio, perché 
dieci anni orsono, in occasione dei 50 anni dalla celebrazione del Vaticano II, le 
Dehoniane di Bologna misero mano ad un nuovo commento ai documenti conciliari 
coinvolgendomi per il decreto Ecclesiarum Orientalium. Confesso che accettai 
controvoglia ma poi alla fine cedetti all’insistenza di amici e colleghi. Purtroppo 
il progetto si è trascinato per anni e il volume è stato pubblicato alla fine del 2019, 
praticamente alla vigilia dell’esplosione del Covid1. Ad ottobre 2021 le Dehoniane 
hanno chiuso per fallimento e così il volume ha avuto scarsa diffusione. Per chi fosse 
interessato, ho caricato il testo sulla piattaforma academia.edu dove è possibile 
scaricarlo gratuitamente2.
Come ci ha appena ricordato il vescovo Donato, il Decreto Orientalium Ecclesiarum, 
insieme al Decreto Unitatis Reditengratio sull’ecumenismo e la Costituzione 
dogmatica Lumen Gentium, fa parte di un trittico promulgato il 21 novembre 19643 
e nel 2024 ne festeggeremo il 60° anniversario. Ma non è tutto. Nel 2024 cadranno 
anche il 30° anniversario dell’inizio dell’Assemblea eparchiale di Lungro e il 20° 
anniversario dell’inizio del II Sinodo intereparchiale. 
Sempre nel 2024 ci troveremo nella fase finale del sinodo sulla sinodalità indetto da 
papa Francesco. Sembra che tutti questi eventi si siano dati appuntamento nel 2024, 
che si configura così come anno vertice della sinodalità in modo particolare per le 
giurisdizioni italo-albanesi.
Dietro la scelta nel 1964 di pubblicare insieme i tre documenti c’era la consapevolezza 
che la Chiesa è una comunione di Chiese d’Oriente e d’Occidente e che questa 
comunione è vissuta in gradi diversi anche con le Chiese e le Comunità ecclesiali 
ancora non in piena comunione con la Chiesa cattolica. Inoltre i tre documenti si 
parlano e si completano a vicenda e offrono una interessantissima introspezione 
che la Chiesa fa di sé stessa e delle sue componenti. Per rispondere alla domanda 

XXXVI ASSEMBLEA  DIOCESANA 
Il Cammino Sinodale 

nell’Orientalium Ecclesiarum
Lungro, 31 agosto 2023

Prof. Diac. Stefano Parenti



7LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

dall’esterno “Chiesa, chi sei?”, la Chiesa si pone a sua volta la domanda: “Io Chiesa, 
chi sono?” e se lo chiede in un Concilio che è la manifestazione più piena della 
sinodalità e della comunione.
Merita attenzione anche la data stessa del 21 novembre, quando molte Chiese 
d’Oriente e d’Occidente celebrano l’Ingresso nel Tempio della Theotokos. La Madre 
del Signore è infatti un’icona della Chiesa e della sua continua maternità, come 
possiamo ammirare nello splendido mosaico del catino absidale della cattedrale 
dove siamo riuniti.
Mentre preparavo il commento per le Dehoniane, mi sono reso conto che erano 
anni ormai che io stesso non leggevo Orientalium Ecclesiarum e credo che questa 
esperienza sia non solo la mia ma la nostra. Ciascuno di noi è andato a quei 
punti del Decreto che più lo interessavano. Pensate soltanto, proprio in ambiente 
italo-albanese, quanto è stato detto e scritto sul famoso “organico progresso” 
di Orientalium Ecclesiarum 6. Poi, il vuoto. Dopo il decreto conciliare si sono 
susseguiti altri documenti: l’Orientale Lumen nel 19954 e, prima ancora nel 1991 
il Codice dei Canoni delle Chiese Orientali5, l’Istruzione Liturgica del 19966, e 
infine la legislazione particolare: l’Assemblea eparchiale di Lungro e il II Sinodo 
Intereparchiale del 2004-20057. Così Orientalium Ecclesiarum si è venuta a 
collocare in un orizzonte sempre più lontano nel tempo.
Vediamo quindi di riprendere familiarità con l’Orientalium Ecclesiarum che 



8 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

essendo un documento conciliare è arrivato alla forma che conosciamo attraverso un 
dibattito sinodale, cioè di un confronto. Se nell’aula conciliare la presenza dei laici 
era molto ridotta e comunque senza diritto di voto, non dobbiamo dimenticare che 
nella fase consultiva erano pervenute molte osservazioni. Il documento è passato 
attraverso ben cinque redazioni perché il Decreto era chiamato a risolvere problemi 
molto seri e delicati.
Per lungo tempo le Chiese orientali cattoliche hanno continuato a condividere il 
diritto tradizionale delle Chiese che avevano lasciato per entrare in comunione con 
Roma, ma già nell’ambito dei lavori preparatori in vista del concilio Vaticano II 
era emersa la necessità di un corpus legislativo rivisto e aggiornato e, per quanto 
possibile, unico. Così la Santa Sede si fece carico della raccolta e promulgazione 
delle leggi comuni a tutte le Chiese orientali cattoliche. Dopo un lungo itinerario 
di lavoro e di studio che portò alla pubblicazione delle fonti del diritto di ciascuna 
Chiesa, prima e dopo l’unione con Roma, venne redatto un Codice unitario che nel 
1948 veniva presentato a Pio XII per la promulgazione. In questa fase di ricerca 
venne indagato anche il diritto proprio degli Italo-albanesi con uno studio curato da 
p. Isidoro Croce al tempo egumeno del Monastero di Grottaferrata8.
La pubblicazione del Codice avvenne “a puntate”, cioè per sezioni: Crebraeallatae 
il 22 febbraio 1949 con i canoni riguardanti il matrimonio, Sollicitudinem nostram 
il 6 gennaio 1950 sui giudizi, Postquam apostolicis litteris del 9 febbraio 1952 sui 
religiosi, i beni temporali della Chiesa e sul significato delle parole e infine Cleri 
sanctitati del 2 giugno 1957 sui riti, le persone, i chierici e i laici. Con la morte di 
Pio XII e l’annuncio nel 1958 del futuro Concilio, otto sezioni del nuovo Codice 
restarono inedite.
Le conseguenze della nuova legislazione furono pesanti con forti ripercussioni nei 
rapporti inter-confessionali e con le autorità civili. Il motu proprio Crebraeallatae 
modificava il regime dei matrimoni misti che, almeno in Medio Oriente, erano e 
sono all’ordine del giorno, esigendo per la validità la presenza del ministro cattolico. 
Cleri sanctitati introduceva un principio di discrezionalità nella scelta del rito da 
parte degli orientali che passavano nella Chiesa cattolica, limitava ulteriormente 
le competenze del patriarca e del sinodo in materia di nomine episcopali a favore 
dell’intervento della Santa Sede attraverso la Congregazione, come si diceva allora, 
«per la Chiesa orientale» e rendeva più difficile ai candidati coniugati l’accesso al 
diaconato e dunque al presbiterato.
Il nuovo diritto pontificio per l’Oriente cattolico, ispirato come era a un’ecclesiologia 
romanocentrica, sollevò più problemi di quanti ne intendesse risolvere. Le proteste 
di alcuni patriarchi con i sinodi non sortirono alcun effetto e il Concilio sembrò la 
sede idonea per correggere un diritto inadeguato che incideva negativamente sulla 



9LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA



10 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

fisionomia, la prassi, la teologia e la pastorale di queste Chiese. All’episcopato del 
Medio Oriente si deve anche la proposta di mitigare le leggi sulla communicatio in 
sacris con le Chiese orientali non cattoliche che riguardava indistintamente tutti i 
cattolici, orientali e latini.
I «punti» che Orientalium Ecclesiarum ha deciso di stabilire sono principalmente 
quelli che eccedevano dalle competenze dei sinodi patriarcali. I restanti argomenti 
potevano invece trovare soluzione a cura degli stessi sinodi. Per le Chiese non 
patriarcali o arcivescovili maggiori sarebbe stato compito della Sede apostolica. 
Dunque un processo sinodale, approvato ovviamente dall’Autorità suprema, è in 
grado di modificare una legislazione precedente anche se promulgata, come nel 
caso di Cleri sanctitati, meno di dieci anni prima. Ma non è tutto. Continuiamo a 
leggere tra le righe.
In Orientalium Ecclesiarum 3 leggiamo: «Queste Chiese particolari, sia d’Oriente 
che d’Occidente, sebbene siano in parte tra loro differenti nei riguardi dei cosiddetti 
riti, cioè per liturgia, per disciplina ecclesiastica e patrimonio spirituale … esse 
godono di pari dignità, così che nessuna di loro prevale sulle altre a motivo del rito, 
e inoltre godono degli stessi diritti e sono tenute agli stessi doveri, anche per quanto 
riguarda la predicazione del Vangelo in tutto il mondo».
Con la dichiarazione circa la parità e l’uguaglianza dei riti nella Chiesa e la 
recisa negazione che una Chiesa possa prevalere sulle altre (ceterispraestet) per 
ragioni di rito, Orientalium Ecclesiarum intendeva chiudere un triste capitolo 
della giurisprudenza e dell’ecclesiologia cattolica in epoca moderna. Un capitolo 
che ha nuociuto non poco allo sviluppo delle comunità italo-abanesi. Come è a 
tutti ben noto, il 26 maggio 1742 papa Benedetto XIV emanava la costituzione 
apostolica Etsi pastoralis con la quale sanciva la supremazia (praestantia) del rito 
romano sul «rito greco» per essere il rito della Chiesa romana. Contestualmente il 
documento pontificio decretava una serie di restrizioni nell’amministrazione dei 
sacramenti insieme ad alcune misure che favorivano il passaggio dal rito bizantino 
al latino di interi nuclei famigliari nelle comunità orientali in Italia al tempo 
sprovviste di un vescovo proprio. Pensata nel Settecento, agli inizi del XX secolo 
l’Etsi pastoralis venne applicata anche all’emigrazione orientale nelle Americhe 
dove i fedeli non avevano strutture eparchiali della propria Chiesa. In prospettiva 
strettamente liturgica l’eguaglianza e la pari dignità dei riti sono affermate anche 
da Sacrosanctum Concilium 4. Lo stile è volutamente impersonale e chi non è al 
corrente dell’affaire dell’Etsi pastoralis difficilmente potrebbe divinare i motivi 
che hanno suggerito la posizione di Orientalium Ecclesiarum. Gli italo-albanesi 
di Sicilia avevano ripetutamente tentato di ottenere l’abolizione oppure una certa 
mitigazione dell’Etsi pastoralis, ma come vediamo per farla definitivamente fuori 



11LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

c’è stato bisogno di un Concilio, e non poteva essere diversamente9.
Un altro dei punti più delicati affrontati da Orientalium Ecclesiarum riguarda la 
conservazione e l’osservanza del proprio rito e, ancora di più, la scelta del rito 
da parte di un orientale che entra nella Chiesa cattolica o, per essere corretti, il 
criterio di ascrizione a quale delle Chiese della comunione cattolica. La questione 
dell’osservanza del proprio rito, che sarà ripresa nel n. 6, riguarda in questo caso 
gli orientali cattolici emigrati e privi di assistenza pastorale stabile e organizzata. I 
fedeli orientali si devono sentire membri della propria Chiesa, vivendo e custodendo 
il proprio patrimonio spirituale, anche se per motivi contingenti possono frequentare 
soltanto Chiese di altra tradizione, a prescindere se siano Chiese di rito romano – il 
caso più diffuso – o Chiese di una tradizione orientale diversa dalla propria. È una 
sfida che mantiene tutta la sua attualità per la diaspora italo-albanese, in parte in 
Italia, in Europa e nel mondo. I nuovi esodi in cerca di occupazione, che purtroppo 
minacciano da vicino diversi centri italo-albanesi, ripropongono i problemi che 
furono già dei vostri nonni e bisnonni e che all’epoca non trovarono risposte 
adeguate. L’appartenenza ecclesiale richiede una visibilità comunitaria, che nella 
teologia dell’Oriente cristiano è assicurata principalmente dalla liturgia, intesa 
come epifania della Chiesa nella sua articolazione celeste e terrestre.
Il paragrafo 6 è ben noto: «Tutti gli orientali sappiano e siano certi che sempre possono 
e devono conservare i loro legittimi riti liturgici e la loro disciplina, e che non si 



12 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

devono introdurre mutazioni, se non per ragione del proprio e organico progresso. 
Pertanto tutte queste cose devono essere osservate con somma fedeltà dagli stessi 
orientali, i quali devono acquistarne una conoscenza sempre più profonda e un uso 
più perfetto, e qualora per circostanze di tempo o di persone fossero indebitamente 
venuti meno a esse, procurino di ritornare alle tradizioni avite».
Parlando della necessità da parte degli orientali di conservare i propri legittimi riti 
liturgici, Orientalium Ecclesiarum pone il problema della loro identificazione. Nel 
passato la legittimità dei riti era stabilita in base al principio di compatibilità con 
la fede cattolica come espressa al tempo delle unioni sottoscritte dalle varie Chiese 
orientali dopo la Controriforma. Era inevitabile quindi nelle autorità romane un 
atteggiamento censorio che determinò alcune modificazioni e «correzioni» nei 
testi liturgici e nel concreto svolgimento dei riti. Gli studi maturati nell’ultimo 
mezzo secolo hanno dimostrato piuttosto che l’Oriente cristiano è portatore di una 
teologia sacramentaria e in genere di una teologia liturgica dove livelli evoluti 
si sovrappongono a livelli più arcaici. Arcaici, non errati. Quindi la ricerca della 
propria tradizione autentica, disciplinare e liturgica, non è possibile a prescindere 
da un rinnovato interesse per il patrimonio comune con le rispettive Chiese orientali 
non cattoliche.
Il Concilio ha stabilito i principi, ma la “conoscenza sempre più profonda e un 
uso più perfetto” appartengono al cammino sinodale di applicazione. Ci potremmo 



13LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

chiedere: a che punto siamo? Riflettiamo però anche su un cambiamento di mentalità 
importantissimo. A differenza del passato, la purificazione dei riti liturgici non è 
in funzione del proselitismo ma della dignità delle celebrazioni e la crescita della 
propria Chiesa.
Il punto dove Ecclesiarum Orientalium si interessa più direttamente alla sinodalità e 
negli articoli che riguardano l’istituzione del patriarcato. Importante è la restituzione 
al Patriarca delle competenze che gli spettano ma, ancora più importante, il legame 
strettissimo e inseparabile tra patriarca e sinodo e la loro azione di governo in 
solido. Tutte le decisioni più importanti sono infatti assolte dal sinodo. Da segnalare 
però una debolezza che tocca da vicino la sinodalità. Né la Commissione orientale 
incaricata di preparare gli schemi sul patriarcato né le successive proposte di 
emendamento (modi) hanno pensato di restituire ai rappresentanti del clero non 
episcopale e del laicato il ruolo che avevano nelle elezioni del patriarca prima della 
bolla Reversurus di Pio IX. Una lacuna davvero sorprendente, anche considerata a 
livello di sola proposta, in un concilio che con il decreto Apostolicam auctositatem 
e i c. 2 e 4 di Lumen gentium ha inteso promuovere il ruolo dei laici nella Chiesa.
Con il par. 12 il decreto introduce la trattazione sui sacramenti. OE 12 espone 
le norme attuative di quanto OE 6 richiede a ciascuna Chiesa per recuperare la 
propria identità orientale. Anche per i sacramenti valgono le considerazioni svolte 
in precedenza: molte Chiese avevano finito per imitare la prassi celebrativa della 
Chiesa latina dietro la spinta della teologia sacramentaria postridentina, l’unica 
alla quale avevano possibilità di accesso. In alcuni casi, invece, era intervenuta 
direttamente la Santa Sede con una normativa restrittiva. Il decreto si occupa della 
cresima, della confessione, dell’ordine sacro e del matrimonio, di quei sacramenti 
per la cui corretta celebrazione occorreva rivedere la legislazione allora vigente 
o per i quali si richiedeva una normativa che regolasse i rapporti interrituali e 
interecclesiali. Queste circostanze possono spiegare il taglio eccessivamente 
giuridico degli articoli che seguono. 
Viene abolita la normativa anteriore che proibiva ai presbiteri orientali di conferire 
la cresima ai fedeli latini, e si permette loro di conferire il sacramento ai fedeli di 
qualsiasi rito (Chiesa). La precisazione «sia insieme al battesimo sia separatamente» 
farebbe pensare che la facilitazione venga concessa per venire incontro a concrete 
necessità pastorali e situazioni particolari. Nelle tradizioni orientali, infatti, la 
separazione della cresima dal battesimo non dovrebbe rappresentare la normalità. 
Lo stesso diritto di crismare viene riconosciuto ai presbiteri latini. Orientalium 
Ecclesiarum recepisce una serie di decreti, citati in nota, con i quali la Congregazione 
per le Chiese orientali aveva cercato di mettere ordine nella materia negli anni subito 
dopo la Seconda guerra mondiale, quando lo spostamento di popolazioni aveva fatto 



14 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

emigrare molti orientali 
cattolici in Paesi privi 
al momento di una 
gerarchia della propria 
Chiesa.
La svolta più 
decisiva Orientalium 
Ecclesiarum la realizza 
nei paragrafi finali [27-
29], mitigando le severe 
disposizioni allora in 
vigore in materia di 
comunicatio in sacris. 
Con questo termine si 
intendono vari gradi 
di partecipazione alla 
preghiera liturgica 
di una Chiesa con la 
quale non si è in piena 
comunione. Lungi dal 
cedere al relativismo, 
queste disposizioni si 
sono rivelate profetiche, 
aprendo la strada ad 
importanti progressi 
teologici. Uno per 
tutti il riconoscimento 

dell’anafora detta di Addai e Mari.
La drammatica situazione in Iraq e nel Medio Oriente, rendendo sempre più difficile 
la cura pastorale dei rispettivi fedeli, aveva affacciato la possibilità della reciproca 
ospitalità eucaristica tra la Chiesa cattolica caldea e la Chiesa assira dell’Oriente. 
La fattibilità dell’accordo era però condizionata da un ostacolo di un certo peso: 
una delle tre anafore correntemente in uso nella Chiesa assira, che va sotto il nome 
degli apostoli Addai e Mari, non ha il racconto dell’istituzione dell’eucaristia 
che la Chiesa cattolica ritiene essere un elemento costitutivo e inderogabile della 
preghiera eucaristica attraverso il quale avviene la consacrazione. Dopo lo studio 
affidato ad una apposita commissione, il 26 ottobre 2001 venne pubblicato un 
documento congiunto delle Congregazioni della Dottrina della Fede e delle Chiese 



15LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Orientali e del Pontificio Consiglio per l’Unità dei Cristiani dove si dichiarava che 
nell’anafora di Addai e Mari le parole dell’istituzione sono presenti “non in modo 
narrativo coerente e ad litteram, ma in modo eucologico e disseminato, vale a dire 
che esse sono integrate in preghiere successive di rendimento di grazie, lode e 
intercessione”10. Il responso positivo della commissione rendeva dunque possibile la 
reciproca ospitalità eucaristica che veniva regolata da appositi Orientamenti. Senza 
la breccia aperta da Orientalium Ecclesiarum risultati così importanti sarebbero 
ancora lontani.
Di tutta questa ricca eredità cosa riguarda più da vicino la realtà ecclesiale italo-
albanese? Per storia, posizione e disposizione della Provvidenza credo che la 
sintonia con la proposta ecumenica di Orientalium Ecclesiarum sia in effetti il 
terreno che più ci coinvolge. Nel contesto del cammino sinodale e della riscoperta 
della sinodalità come dimensione permanente della Chiesa il compito che incombe 
sulle persone e le comunità è approfondire le forme di sinodalità tipicamente 
orientali. Tutto questo però deve avvenire nello spirito di Unitatis Redintegratio 
17 che sottolinea la complementarietà delle tradizioni cristiane. La custodia della 
propria identità non deve mai scadere nel fanatismo.
La dinamica sinodale prevede quattro momenti: convocazione, celebrazione, 
decisione e ricezione. I primi tre punti sono chiari: un sinodo deve essere convocato, 
passare per una fase celebrativa, deve quindi approvare le decisioni, o gli orientamenti, 



16 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

espressi con diverso 
grado di autorevolezza, 
Viene poi la ricezione 
o applicazione di 
quanto è stato deciso. 
Ora una mentalità 
veramente sinodale non 
può escludere questo 
momento. Assistiamo 
invece al fenomeno 
opposto: chi in sinodo 
ha approvato alcuni 
orientamenti poi, tornato 
a casa, non li applica. 
Ecco la sinodalità 
richiede questa coerenza 
perché non può esserci 
comunione soltanto nel 
produrre documenti 
ma anche e soprattutto 
nell’applicarli. E, 
attenzione, non è una 
questione soltanto di 
diritto, ma anche di 
spiritualità, quando il 
bene della comunione 

richiede la virtù dell’obbedienza.
La comunione è l’ingrediente che conferisce alla sinodalità il suo spessore. Ma come 
fare comunione? È un tema molto presente nella riflessione teologica e si cercano i 
mezzi, come oggi si dice, per promuovere la comunione tra i presbiteri, la comunione 
nelle comunità parrocchiali ma spesso dimentichiamo che la comunione è un dono che 
va chiesto nella preghiera, specialmente nella preghiera liturgica, riscoprendo testi che 
l’abitudine ci ha portato a trascurare. Per Paolo le cose erano ben chiare quando più 
di una volta a conclusione delle sue lettere augura ai suoi interlocutori la “comunione 
dello Spirito Santo”. La Liturgia bizantina ha ripreso il saluto ai Colossesi all’inizio 
dell’anafora. Nell’anafora stessa dopo l’epiclesi tra i frutti dell’eucaristia, il ministro 
chiede per tutti noi «la comunione del tuo Spirito Santo» e, dopo l’anafora, dopo 
l’unità della fede il diacono chiede ancora «la comunione dello Spirito Santo». Per 



17LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

onestà intellettuale devo dire che a riguardo ci sono opinioni contrarie: alcuni pensano 
che si chieda una comunione, cioè una partecipazione al dono dello Spirito Santo 
attraverso la comunione eucaristica, altri invece ritengono che sia la comunione tra 
noi frutto dell’azione dello Spirito. Comunque stiano le cose la comunione ecclesiale 
è l’anima del cammino sinodale ed è un dono che dobbiamo chiedere per noi, per la 
nostra comunità e per la Chiesa intera.
Come è noto il Concilio Vaticano II ha coniato l’espressione molto forte “Popolo 
di Dio” ma non ha determinato le forme attraverso le quali questo popolo si possa 
esprimere in modo sinodale. La sinodalità è principalmente quella episcopale senza 
uno spazio per le altre componenti, e per di più maggioritarie, del popolo di Dio 
cioè i presbiteri, i diaconi e i laici, comprendendo in questa ultima categoria anche 
i religiosi non ordinati e le religiose. 
Da qui la necessità di guardare a cosa succede nell’altro polmone del cristianesimo. 
Per quanto riguarda le Chiese orientali cattoliche la forma di sinodalità più completa 
è per oggi la cosiddetta “Assemblea patriarcale” (can. 140 e 143 del CCEO) che 
vede la partecipazione dei vescovi, dei responsabili degli ordini religiosi e di una 
rappresentanza del presbiterio e del laicato. Sono invitati anche i responsabili 
degli istituti teologici e di ricerca. Tale assemblea è però soltanto consultiva e non 
decisionale.



18 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Di fronte a questo invito si sarebbe tentati di andare subito a cercare quale siano 
queste forme di sinodalità e decidere quelle che eventualmente ci potranno essere 
utili. Ecco, scusate la franchezza: questo atteggiamento è da accantonare. Lo spirito 
autenticamente orientale chiede di ricercare prima i fondamenti teologici della 
sinodalità orientale. L’ecclesiologia orientale è soprattutto comunionale, trovando 
il modello ultimo nelle relazioni che intercorrono tra le persone della Trinità che 
Andrei Rublev ha saputo dipingere nella celebre icona a tutti nota. Si tratta di una 
visione prevalentemente contemplativa. Ma l’Oriente cristiano vero è proprio 
questo. Parliamo sempre di riappropriazione delle autentiche tradizioni orientali, ed 
è giusto, ma è importante non cadere nella trappola di restaurare riti prescindendo 
dalla teologia che li sostiene. Quando siamo chiamati a “rendere ragione” dobbiamo 
esser in grado di farlo secondo le esigenze della tradizione teologica orientale.
In particolare vorrei attirare l’attenzione sulla dottrina della “sobornost” del teologo 
russo Chomiakov. Nella traduzione slava del Credo di Nicea-Costantinopoli 
di afferma: «Credo la Chiesa una santa “sobornaja” e apostolica». Nello slavo 
ecclesiastico la parola “sobor” significa allo stesso tempo “concilio / sinodo” 
ma anche “chiesa” o meglio “cattedrale” e corrisponde al greco “katholikon”. 
Abbiamo così una sovrapposizione tra “cattolica” e “conciliare” esprimendo due 
aspetti della fisionomia della Chiesa che sono complementari. La comunione tra le 
persone della Trinità è l’icona della comunione che ci deve essere tra i cristiani e 
dunque nella Chiesa. È interessante che la dottrina della “conciliarità / cattolicità 
/ sinodalità” abbia portato alcuni autori ortodossi, sebbene in polemica con le 
rispettive gerarchie, a considerare i confini della Chiesa non così chiusi e, in ogni 
caso, non esclusivamente coincidenti con la propria Chiesa di appartenenza. Scrive 
Chomiakov: «Per questo la Chiesa come Corpo di Cristo non può essere circoscritta 
entro i confini canonici confessionali dell’ortodossia, poiché essa esiste al di là 
e al di sopra degli steccati ecclesiastici». Nella dimensione sinodale, infatti, si 
verifica una “pluralità vivente” perché il vero protagonista è lo Spirito Santo che 
da vita ad ogni cosa. In questa prospettiva anche l’ecumenismo diventa una attività 
sinodale. L’ecumenismo, infatti, è una concreta proposta fatta alle altre Chiese 
cristiane di camminare insieme verso il dono l’unità. Questo cammino deve però 
essere autentico, senza fraintendimenti, equivoci o tornaconti, altrimenti l’egoismo 
impedirà la realizzazione del dono. Non a caso in tema di ecumenismo nel cammino 
ecumenico è stata proposta l’immagine dei discepoli di Emmaus del vangelo di 
Luca che camminano insieme e, soprattutto con un cuore che arde ascoltando le 
parole del Maestro.



19LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Note di chiusura

1	 Commentario ai documenti del Vaticano II, 3: Orientalium Ecclesiarum – Unitatis redintegratio. 
Testi di J.-P. Lieggi- A. Maffeis - S. Parenti, Bologna 2019: https://www.academia.edu/40553818/
Orientalium_Ecclesiarum.

2	 https://www.academia.edu/40553818/Orientalium_Ecclesiarum.
3	 Per Lumen Gentium rimando al testo pubblicato in Commentario ai documenti del Vaticano II, 

2: Lumen gentium, Testi di G. Canobbio - S. Mazzolini - S. Noceti - R. Repole- G. Routhier – D. 
Vitali, Bologna 2015.

4	 https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_letters/1995/documents/hf_jp-ii_
apl_19950502_orientale-lumen.html

5	 https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/la/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_
apc_19901018_index-codex-can-eccl-orient.html

6	 https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/orientchurch/Istruzione/pdf/
istruzionecongchieseorientali.pdf

7	 https://www.dimarcomezzojuso.it/autore.php?id=118.
8	 S. Congregazione Orientale. Codificazione Canonica Orientale. Fonti. Fascicolo VIII: Studi 

storici sulle fonti del Diritto Canonico Orientale, Città del Vaticano 1932, IV. - Italo-albanesi, 
225-264: 240-241. Lo scritto è poi stato ristampato postumo: I. Croce, “Studi storici sulle fonti 
del Diritto Canonico Orientale. Italo-albanesi”, Bollettino della Badia Greca di Grottaferrata,n.s. 
20 (1966), 27-55.

9	 Sacra Congregazione pro Ecclesia Orientali, Ponente l’Eminentissimo e Reverendissimo Signor 
Cardinale Aidano Gasquet, Relazione sopra la modificazione della Costituzione Benedettina 
“Etsi Pastoralis” domandata dagli Italo-Greci [sic] di Sicilia, Maggio 1923, Roma, Tipografia 
Poliglotta Vaticana, ACO, Ponenze 1923, n° 2, 43- 170 [a stampa].

10	 Admission to the Eucharist between the Chaldean Church and the Assyrian Curch of the East in 
Enchiridion Vaticanum 20: Documenti Ufficiali della Santa Sede 2001, Bologna 2004, 970-978.



20 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Siamo giunti al termine della nostra Assemblea annuale Diocesana ed è mio 
compito aggiungere alcune riflessioni conclusive. Abbiamo ascoltato dal relatore 
Prof. Stefano Parenti toccanti e importanti riflessioni e indicazioni sul Decreto 
Conciliare “Orientalium ecclesiarum”, di cui faremo tesoro e che conserveremo 
con la pubblicazione degli atti nel prossimo numero di Lajme.
Lo ringrazio sentitamente. Ho detto a lui, benvenuto nel nome del Signore e penso 
che la presenza del Signore in un momento come questo la sentiamo e la gustiamo. 
Una delle cose belle in tutti i nostri convenire annuali è fare esperienza della 
presenza del Signore, vivo in mezzo a noi.
Papa Francesco ha chiesto che in preparazione dell’Anno Santo del 2025, il corrente 
anno e l’anno successivo siano dedicati alla riscoperta dell’insegnamento conciliare.
Prepararsi al Giubileo del 2025 riprendendo tra le mani i testi del Concilio Ecumenico 
Vaticano II è l’impegno che il Papa chiede a tutti i credenti come momento di 
crescita nella fede.
Tra le gemme del Concilio Vaticano II spicca di una sua propria luce quella trilogia 
ecclesiologica costituita dai tre documenti conciliari: costituzione dogmatica sulla 
Chiesa, decreto sulle Chiese Orientali Cattoliche e il Decreto sull’ecumenismo, che 
a vicenda si arricchiscono, si spiegano e si illustrano. Così è apparsa al mondo in 
una provvidenziale simultaneità il 21 novembre 1964.
L’esistenza delle Chiese Orientali è una realtà che non poteva sfuggire all’attenzione 
di un Concilio pastorale.
Per espresse esigenze pastorali e nello spirito ecumenico, il decreto diede importanti 
norme in materia del culto divino, come sono le feste, la Pasqua comune, lingua, 
liturgia, dando un valido impulso all’aggiornamento più profondo ed esteso delle 
Chiese Orientali.
Ed è per questo che la nostra Eparchia deve continuamente chiedersi come operare 
secondo il pensiero di Dio, e come porsi alla sequela di Cristo, mantenendo vivo 
tutto il patrimonio teologico, liturgico, spirituale, dono dello Spirito Santo, che ci è 
stato trasmesso dai nostri Padri.
Partendo, anzi, continuando da questo ricco patrimonio l’Eparchia deve impostare 

XXXVI ASSEMBLEA  DIOCESANA
CONCLUSIONE

Lungro, 31 agosto 2023

Mons. Donato Oliverio



21LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

oggi la sua pastorale, la sua catechesi, la sua mistagogia.
Risulta perciò evidente che il nostro patrimonio liturgico, spirituale, disciplinare, 
non solo va tutelato e difeso, ma va sempre meglio conosciuto, approfondito, usato 
per garantire la vita della nostra Eparchia di rito bizantino. La ricchezza del nostro 
rito deve essere per ciascuno di noi stimolo per conoscerlo e viverlo.
Dobbiamo seminare e testimoniare la gioia di essere cristiani e di appartenere alla Chiesa, 
e sentirsi fieri di appartenere alla Chiesa Orientale Cattolica e di rimanere ad un tempo 
innestati nel tronco dell’Oriente cristiano. Bisogna riscoprire il senso dell’appartenenza; 
appartenere alla Chiesa Italo-albanese “posta provvidenzialmente dal Signore nel 
cuore dell’Occidente” significa amare il proprio popolo e la propria storia ma senza 
contrapporli ad altri popoli ed altre storie, ed anzi trovando nella reciprocità dei doni 
un segno permanente dell’universalità della Chiesa; significa in spirito di comunione 
condividere i doni, significa condividere possibilità culturali e morali; a volte si assiste 
a penose sperequazioni e il gioco dello sfascio da parte di taluni.
Le linee portanti, le dichiarazioni e gli orientamenti del Sinodo diocesano e del 
Sinodo intereparchiale, hanno voluto restituire alla nostra Chiesa l’autenticità 
e la vitalità nel suo 
interno e all’esterno la 
testimonianza di una 
Chiesa vigile e non 
smemorata e la capacità di 
presentarsi missionaria a 
tanti indifferenti, pertanto 
sempre più tutte le nostre 
comunità parrocchiali 
debbono impegnarsi a 
rivitalizzare la tradizione 
bizantina per migliorare 
il servizio a Dio e la 
sua glorificazione, per 
rafforzare la koinonia, 
la comunione per un 
più fecondo servizio 
pastorale celebrante ed 
evangelizzante.
Il modo migliore per 
comprendere l’anima 
viva di una Chiesa è 



22 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

attraverso la sua liturgia.
La liturgia è stata considerata sempre il centro della vita della Chiesa, scopo della 
Liturgia è quello di evangelizzare, se celebrata come si conviene. La Liturgia 
bizantina continua a proporsi come scuola vitale e completa di catechesi, di dottrina 
teologica e di esperienza spirituale.
In vista dell’Anno Santo 2025, anno in cui ricorreranno anche i 1700 anni dalla 
celebrazione del Concilio di Nicea, la Chiesa universale si avvia a vivere questo 
momento di grazia con una preparazione a tappe.
L’anno che sta per concludersi dedicato alla riflessione sui documenti e sui frutti del 
Concilio Vaticano II. Anche noi come Eparchia ci siamo inseriti in questo cammino, 
con gli incontri organizzati dall’Ufficio per l’Ecumenismo e il Dialogo.
Il 2024 sarà l’anno della Preghiera. Le Diocesi pertanto sono invitate a promuovere 
la centralità della preghiera individuale e comunitaria. Come Eparchia, proprio per 
sottolineare la peculiarità che ci caratterizza, abbiamo deciso di dedicare un anno 
pastorale intero alla Divina Liturgia, primo e sommo momento di preghiera comunitaria.
«All’Eparchia di Lungro degli Italo-Albanesi dell’Italia Continentale, nel I 
Centenario della sua istituzione avvenuta il 13 febbraio 1919». Questa è la dedica 
che troverete nel retro di frontespizio della Divina Liturgia di San Giovanni 
Crisostomo che la nostra Eparchia ha pubblicato.
Ringraziamo Dio per ogni cosa! Chiediamo a Dio di riversare di grazia e di 
benedizioni le persone che hanno lavorato per la realizzazione di questo lavoro, i 
cui nomi importa siano conosciuti da Dio e non dagli uomini.
A partire da novembre, dalla festa di San Giovanni Crisostomo, è mia intenzione 
visitare tutte le Parrocchie, a partire da questa Chiesa Cattedrale, per consegnare il 
volume a tutti i fedeli della nostra Eparchia. In occasione della consegna in ciascuna 
parrocchia dei volumi, di volta in volta, approfondirò ai partecipanti un aspetto 
della Divina Liturgia. Inizia così un periodo di preghiera e di formazione per la 
crescita del Popolo di Dio.
È necessario ripartire dalla base, dalla tabellina dell’uno della fede, ossia la 
preghiera, la liturgia. In questo ultimo periodo ho avuto la sensazione che a volte si 
corre il rischio, nelle nostre realtà, di fare tanti voli pindarici, parlare del sesso degli 
angeli, dimenticandoci del Cristo, morto e risorto per la nostra salvezza.
A partire dalla Liturgia torneremo ad annunciare il Cristo morto e risorto per noi, la 
salvezza del Dio fatto uomo.
Nelle prossime settimane sarà mia premura contattare i parroci di tutte le Parrocchie 
per fissare una data nell’anno pastorale 2023-2024. Un anno interamente dedicato 
alla conoscenza della bellezza della Liturgia. Conoscenza della bellezza del cielo. 
Conoscenza della nostra tradizione.



23LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

La comunità diocesana, nel cammino sinodale che sta vivendo, articolatamente 
nelle sue sparse comunità parrocchiali, segue volenterosamente le sollecitazioni, 
le indicazioni, le tracce di tutta la Chiesa guidata da Papa Francesco, in vista 
del traguardo giubilare del 2025, con la sua propria e speciale identità di Chiesa 
orientale cattolica di tradizione bizantina.
Pertanto, Sua Eccellenza il Vescovo Donato, che guida l’Eparchia con tanto amore 
e competenza, ha convocato oggi, 31 agosto 2023, a Lungro, nella luminosa Chiesa 
Cattedrale “San Nicola di Mira”, la XXXVI Assemblea diocesana - Corso di 
aggiornamento teologico “Il Cammino Sinodale nell’Orientalium Ecclesiarum”, 
affidando al prof. diacono Stefano Parenti, Ordinario di Liturgie Orientali al 
Pontificio Istituto Liturgico Sant’Anselmo di Roma, la relazione chiave della nostra 
riflessione comunitaria.
La giornata assembleare si è aperta con la concelebrazione solenne della Divina 
Liturgia, animata come sempre dall’omelia del Vescovo, attenta alla particolare 
festività mariana odierna della «Deposizione della Veneranda Cintura della 
Santissima Madre di Dio, insigne reliquia che secondo la tradizione era in grande 
venerazione sin dai tempi antichi... assente il corpo della Vergine Madre di Dio, 
che la terra non era degna di conservare, si veneravano le reliquie che quel corpo 
ricoprivano... L’abito è considerato rifugio sicuro e protezione. Maria Santissima è 
invocata “rifugio degli uomini”, “rifugio delle anime nostre”». La pagina evangelica 
che caratterizza la giornata -ha sottolineato il Vescovo Donato- ci ricorda che «non 
c’è contrapposizione tra gli atteggiamenti di Marta e di Maria, perché l’ascolto 
della Parola del Signore, la contemplazione, e il servizio concreto al prossimo non 
sono due atteggiamenti contrapposti, ma al contrario sono due aspetti, entrambi 
essenziali per la nostra vita cristiana, che non vanno mai separati ma vissuti in 
profonda unità e armonia».
I lavori sono stati aperti dal saluto del Vescovo rivolto a tutti i partecipanti e in 

XXXVI ASSEMBLEA DIOCESANA 

DOCUMENTO FINALE 
Corso di Aggiornamento Teologico

Lungro, 31 agosto 2023



24 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

particolare al carissimo 
relatore, competente 
testimone delle sue ricche 
ricerche, nonché amico 
da sempre della nostra 
Eparchia, la cui presenza 
è già segno di volontà 
certa da parte di tutti noi, 
di un ascolto attento e 
arricchente, peraltro già 
sensibilizzato dalle parole 
del Vescovo nell’invito 
all’Assemblea.
La relazione del prof. 
Parenti, presentato 
all’Assemblea dal Vicario 
Generale Protopresbitero 
Pietro Lanza, è risultata, 
quindi, illuminante, 
p a r t i c o l a r e g g i a t a , 
profonda e limpida.
A partire dalla 

sottolineatura della data significativa del 21 novembre (Ingresso di Maria Santissima 
al Tempio), data nella quale nel 1964 vennero promulgati insieme i tre documenti 
conciliari (Lumen Gentium sulla Chiesa, Orientalium Ecclesiarum sulle Chiese 
cattoliche orientali e Unitatis Redintegratio sul cammino verso la comunione delle 
Chiese), documenti tra loro intimamente legati, il prof. Parenti ha evidenziato come 
la Chiesa cattolica abbia voluto affidare l’intero cammino della Chiesa alla materna 
protezione della Madre di Dio, la quale è immagine della Chiesa. È la Chiesa che si 
interroga su se stessa: sinodalità e comunione sono inseparabili, e la nostra comunità 
diocesana lo sta sperimentando negli ultimi trent’anni con il Sinodo eparchiale 
(1994-1995) e il II Sinodo intereparchiale (2004-2005).
Lo spirito della sinodalità è segno di un organico progresso del documento 
conciliare sulle Chiese orientali, che ha suscitato, soprattutto a partire dal Concilio 
stesso e da ciò che ne seguì, un dibattito intenso, sentito e condiviso, a cui è seguito 
e sta seguendo tutto il cammino di ricerca della comunione. L’autorità del Concilio 
restituisce alle Chiese orientali la loro autentica fisionomia, riconoscendo la pari 
dignità delle singole tradizioni (riti) ecclesiali. Il Concilio ha sancito il giusto 



25LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

riconoscimento dell’antichità e autorevolezza della tradizione orientale.
Una Chiesa sinodale è una Chiesa che interpreta lo spirito di comunione, icona della 
comunione della Santissima Trinità, senza il quale non si giunge alla conquista 
effettiva della comunione nella Chiesa Una e Unita nel nome di Gesù Cristo, sotto 
la protezione amorevole della Vergine Santissima.
L’Assemblea, ammirata della sapienza del relatore, non attua un dibattito relativo 
all’argomento, manifestando con il silenzio la sua condivisione e convinzione.
Pertanto si è proceduto alla duplice testimonianza dei giovani dell’IPSIA di Lungro 
e dei giovani reduci dalla GMG di Lisbona. Nel primo caso la commovente 
partecipazione dei compagni e dei docenti della classe I M.A.T. dell’Istituto 
Professionale lungrese alla vicenda del giovane Henry Derar, immigrato in Italia 
con tanta sofferenza dal SUDAN, ha appassionato tutti i presenti, edificati pure 
dalla testimonianza del piccolo ma animoso gruppo di giovani che, accompagnati 
dal direttore dell’ufficio diocesano per la pastorale giovanile, P. Giampiero Vaccaro, 
hanno fatto rivivere l’atmosfera gioiosa e pensosa della GMG, in cui tante migliaia 
di giovani si sono ritrovate attorno a Papa Francesco per pregare e testimoniare 
insieme la loro fede spontanea di giovani del nostro tempo.
Conclude l’Assemblea il Vescovo Donato con le sue importanti conclusioni e 
proposte operative per l’anno pastorale che domani comincia, a cui si rimanda 
direttamente.



26 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Il 17 Luglio 2023 è terminata la settimana di esperienza missionaria in Albania, 
iniziata l’11 Luglio scorso. Il viaggio in Albania conclude un itinerario religioso 
formativo di un corso missionario iniziato a Febbraio e terminato a Giugno 2023, 
articolatosi in 13 incontri on line, organizzato dalla Commissione Regionale Missio 
Calabria di cui fanno parte don Francesco Saverio Mele (Diocesi di Lungro), don 
Victor e don Giambattista Cimino (diocesi di Cosenza), don Giuseppe Alfano 
(diocesi di Locri), don Antonio Costantino (diocesi di Lamezia), don Enzo Malizia 
(Segretario Regionale Missio Calabria e direttore Ufficio Missio Arcidiocesi di 
Rossano Calabro). I sacerdoti sono stati accompagnati in questo viaggio da due 
giovani ragazzi (diocesi di Cosenza) e da due laiche (diocesi di Lungro) che hanno 
potuto sperimentare appieno la forza e l’entusiasmo missionario in terra albanese, 
percorrendo l’itinerario spirituale sulle orme dei Beati Mons. Vincent Prennushi e 
37 compagni martiri che subirono il martirio tra il 1945 e il 1974, arco di tempo in 
cui l’Albania fu vessata dal lungo, buio e travagliato regime dittatoriale comunista 
sotto Enver Hoxa che aveva soppresso ogni forma di vita religiosa, perseguitando 
chiunque volesse professare la religione cristiana.
Percorriamo insieme le tappe salienti del nostro viaggio.
11 Luglio 2023.
Siamo partiti dal porto di Bari alla volta della terra di missione, sbarcando il giorno 
dopo a Durazzo, città dai moderni e alti palazzi.
12 Luglio 2023.
Dopo aver percorso strade sterrate e attraversato antichi ponti di pietra che sovrastano 
fiumi dalle acque limpide, come il fiume Mat, siamo arrivati a Suç, villaggio vicino 
Burrel, ospiti dalle gentili e affabili suore dell’Ordine Dorotea.
13 Luglio 2023.
Di buonora siamo partiti alla volta di Scutari, una delle più antiche e gloriose città dei 
Balcani Occidentali. Presso il Monastero di Santa Chiara abbiamo incontrato le Suore 
Clarisse, ascoltando le loro toccanti testimonianze. Da esse è emerso che alcune di loro, 
sotto il regime di soppressione della Repubblica Popolare Socialista che perseguitava 

Viaggio missionario in Albania
11 - 17 Luglio 2023

Simona Liguori



27LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

chiunque nasceva in famiglie cristiane, proibendo nel 1978 di nominare il nome di 
Dio e costringendo i credenti a nascondere le immagine sacre o quadri religiosi sotto 
i materassi per paura di controlli ravvicinati, sono riuscite a trovare nell’Amore delle 
proprie famiglie la forza e il coraggio per andare avanti, conservando l’armonia e 
trasmettendo la fede grazie all’esempio dei nonni che hanno saputo inculcare loro 
veri valori. Altre, invece, coltivando la speranza nel segreto del loro cuore, alimentata 
dal dialogo personale col Signore, hanno trovato la forza nella preghiera, “vivendo 
nel segreto della propria stanza”, trasformandola in una chiesa domestica. In alcuni 
racconti, a conferma dell’efferatezza del regime dittatoriale, viene narrato di come i 
nonni mettevano a letto presto le suore da bambine per impedire loro che li vedessero 
mentre recitavano il rosario o pregavano e raccomandavano loro, quando andavano a 
scuola, di non dire a nessuno che sapevano fare il segno della croce per paura che la 
famiglia fosse deportata o messa in carcere.
In tarda mattinata c’è stata la visita al carcere museo in cui, sotto il periodo del 
comunismo, vennero imprigionati vescovi, preti, suore e religiosi che subirono il 
martirio. Questi sono i martiri del XX secolo in Albania, eroi della fede e della 
patria, esempio di coraggio della fede professata senza paura della morte e di amore 
incondizionato verso i propri fratelli che li ha portati a perdonare e ad amare persino 
i loro assassini.



28 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Attraversando le botteghe e i caffè del 
caratteristico centro storico di Scutari, 
in cui campanili e minareti si richiamano 
l’un l’altro in un interessante gioco 
di prospettive e sovrapposizioni, per 
ristorarci e rinfrancarci dalla giornata 
assolata abbiamo degustato alcuni 
piatti tipici della cucina albanese, dal 
byrek, torta salata di pasta sfoglia a 
diversa farcitura, all’irrinunciabile 
bevanda nazionale del rakì (grappa), 
dal sapore intenso del vrenak (vino 
rosso) al gustosissimo dolce trileçe. 
Nel primo pomeriggio abbiamo 
visitato il Santuario della Madonna del 
Buon Consiglio, patrona dell’Albania 
e passando per Lezha, sulla strada 
del ritorno, il Mausoleo di Giorgio 
Kastriota Skanderbeg, il più grande 
condottiero albanese che ha combattuto 
per la liberazione dell’Albania sotto il 
dominio dell’impero Ottomano.

In serata, rientrati a Suç, abbiamo provveduto a fare un inventario e a consegnare 
alle suore dei farmaci portati dall’Italia da destinare agli abitanti del luogo.
14 Luglio 2023 
Alle 10.15 si è tenuto a Rreshen l’incontro con il vescovo mons. sua Ecc.za Gjergj 
Meta. Dopo un breve momento di conoscenza in cui il vescovo ci ha raccontato la 
sua storia e di come ha scoperto la fede grazie alla testimonianza dei nonni e del 
suo parroco dopo la liberazione dalla dittatura, ha continuato dicendoci che uno dei 
maggiori problemi riguardante la Diocesi di Rreshen consiste nello spopolamento 
dei giovani che emigrano all’estero in cerca di un futuro migliore. Per ovviare a 
ciò sono stati promossi dei progetti e nate delle scuole professionali (dei padri 
Joeshe) per garantire un diploma ai giovani che venga riconosciuto al livello 
nazionale. In un paese che conta 22.000 cattolici contro i 100.000 musulmani, 
oltre allo spopolamento e alla morte dei villaggi, si è assistito alla costante crescita 
dell’indifferenza religiosa, retaggio della dittatura del comunismo che ha appiattito 
qualsiasi forma di vita religiosa. In aggiunta, i pochi sacerdoti presenti (9 sacerdoti 
in un territorio in cui vi sono 30 chiese) non riescono a garantire il loro ministero 



29LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

sacerdotale, nonostante vengano aiutati dallo stesso parroco che va in giro per i vari 
villaggi professando con instancabile impegno il suo ministero.
Per quanto riguarda l’assistenza sanitaria stenta a decollare perché ci sono tanti 
impedimenti legali, eredità di una pessima gestione socio-politica-economica della 
dittatura comunista; un possibile progetto futuro potrebbe essere quello di proporre 
un servizio di assistenza sanitaria sul luogo per rendere effettivi ed efficaci gli 
ambulatori che sono sparsi sul territorio.
Infine, per una futura collaborazione con la Regione Calabria, il Mons. Meta ha 
suggerito che i vescovi possano deliberare anche l’apertura di una missione nella 
diocesi di Rreshen, dando la disponibilità di un prete, di due laici e di un seminarista 
creando una piccola comunità, una zona in cui operare attraverso questo progetto 
missionario.
Al rientro per Suç, dopo un bagno divertente e rinfrancante dalla caldissima giornata 
nel fiume Mat  e un po’ di riposo, nel pomeriggio ci siamo recati in alcuni villaggi 
a Suç per far visita alle famiglie più povere e disagiate. La Diocesi ha avviato un 
progetto, finanziato dalla CEI Genti, dei vigneti, iniziato tre anni fa, denominato 
”aiutare nelle periferie dell‘Europa” che consiste nell’aiutare le famiglie più povere 
a costruire dei vigneti e nella realizzazione di un acquedotto a caduta libera.
15 Luglio 2023
Al mattino presto ci siamo diretti a Burrel, cittadina a Nord dell’Albania, una delle 
più povere del paese, per portare alle famiglie più disagiate, insieme alle Suore 
Maestre di S. Dorotea che se ne prendono cura da tanti anni, cibo sufficiente per 
nutrirli. Indescrivibile è stata l’emozione nel vedere quei bambini dagli occhi 



30 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

smarriti e disincantati che chiedevano solo abbracci rassicuranti, e che pur non 
avendo niente, davano amore in cambio di un sorriso e una carezza ricevuti!
La comunità delle suore ha aperto il 6 Febbraio 2017 un Centro diurno, ceduto dal 
comune e adibito a laboratorio che opera con i bambini delle famiglie più povere, 
in particolare le famiglie Room, offrendo a 40 bambini l’opportunità di un sostegno 
scolastico e un aiuto economico per le visite mediche e l’acquisto di medicine.
Nel pomeriggio, di rientro a Burrel, abbiamo visitato il centro diurno per bambini 
disabili fondato da Carla, infermiera pediatrica ostetrica svizzera, prima laica 
missionaria inviata in missione in un paese straniero. Carla ci ha raccontato la 
toccante esperienza personale di aver preso e portato a casa sua 5 bambini autistici 
bisognosi di cure che, diventati ormai grandi e abbastanza autonomi, la aiutano 
quotidianamente nella gestione del centro. Il centro non ha mai ricevuto in questi 
anni finanziamenti dallo stato (che non si interessa minimamente dell’educazione 
scolastica dei bambini), ma solo aiuti economici da privati con cui Carla e il marito 
Saimir riescono a pagare 14 dipendenti, alcune figure professionali che lavorano 
e gestiscono il centro, sostenendo 40 bambini e ragazzi dai 2 ai 35 anni che 
vengono presi a domicilio dai vari villaggi e riaccompagnati a casa a fine percorso 
assistenziale giornaliero. Il centro era il vecchio teatro dei Burattini di Burrel, preso 
dal comune nel 2010 e risistemato. Nel 2016 una fondazione olandese ha finanziato 
interamente la fisioterapia. 
16 Luglio 2023
In mattinata abbiamo fatto tappa nella capitale, partendo da Piazza Skanderbeg, 
sotto lo sguardo attento del monumento bronzeo di Skanderbeg, per poi visitare 
la Cattedrale ortodossa di Tirana, il Bunker di Enver Hoxha e il museo storico 
Nazionale, eccellente esempio di arte del realismo socialista che resta forse 
l’immagine più nota della capitale.
Nel pomeriggio siamo partiti per Kruja, meglio conosciuta in tutta l’Albania come 
la città di Skanderbeg, in cui si trovano le vestigia dell’antico castello, un museo 
dedicato a Skanderbeg e uno dei bazar medievali meglio conservati dei Balcani, 
in cui riscoprire, tra i due lati della stradina acciottolata, i migliori manufatti 
dell’artigianato albanese. 
17 Luglio 2023
Si è concluso il nostro viaggio in Albania. Siamo rientrati in Italia arricchiti di questa 
straordinaria e toccante esperienza, desiderosi di ritornare presto in terra albanese 
con propositi e portando nuovi progetti e di stabilire sempre di più un legame 
profondo con l’Albania alla quale noi Arbresh della Calabria siamo culturalmente 
uniti da una secolare tradizione.



31LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA



32 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Nel mese di luglio, nella quarta domenica, si celebra in tutta la Chiesa universale 
la Giornata mondiale dei Nonni e degli Anziani, in prossimità della festa dei 
santi Gioacchino e Anna, i nonni di Gesù. Il tema scelto da Papa Francesco per 
l’occasione è: “Di generazione in generazione la sua misericordia”. È un tema 
che ci riporta a un incontro benedetto: quello tra la giovane Maria e la sua anziana 
parente Elisabetta (cfr Lc.1,39-56).
Questa ricolma di Spirito Santo, rivolge alla Madre di Dio delle parole che, a 
distanza di millenni, ritmano la nostra preghiera quotidiana: “Benedetta tu fra le 
donne e benedetto il frutto del tuo grembo”.
È bella, quest’anno. La vicinanza tra la celebrazione della Giornata Mondiale 
dei Nonni e degli Anziani e quella della Gioventù, entrambe hanno come tema 
la “fretta” di Maria (v.39) nel visitare Elisabetta, e ci portano così a riflettere sul 
legame tra giovani e anziani.
Il Signore spera che i giovani accolgano la chiamata degli anziani a custodire la 
memoria e riconoscano il dono di appartenere a una storia più grande. L’amicizia 
di una persona anziana aiuta il giovane a non appiattire la vita sul presente e a 
ricordarsi che non tutto dipende dalle sue capacità. Per i più anziani, invece, la 
presenza di un giovane apre alla speranza che quanto hanno vissuto non vada 
perduto e che i loro sogni si realizzino. Insomma, la visita di Maria ad Elisabetta 
ci dice che la misericordia del Signore si trasmette da una generazione all’altra e 
ci dice anche che non possiamo andare avanti da soli e che l’intervento di Dio si 
manifesta sempre nell’insieme, nella storia di un popolo. Nel’incontro tra Maria ed 
Elisabetta, tra giovani e anziani, Dio ci dona il suo futuro.
Allora bisogna fare qualcosa per abbracciare i nonni e gli anziani. Non lasciamoli 
soli, la loro presenza nelle famiglie e nelle comunità è preziosa, ci porta a pensare 
di far parte di un popolo in cui si custodiscono le radici. Si, sono gli anziani a 
trasmetterci l’appartenenza ad un popolo, il popolo santo di Dio. La Chiesa, 
così come la società ha bisogno di loro. Essi consegnano al presente un passato 
necessario per costruire il futuro. Onoriamoli, non priviamoci della loro compagnia 
e non priviamoli della nostra, non permettiamo che siano scartati.
I nonni, le nonne, gli anziani vanno curati come un tesoro dell’umanità: sono la 
nostra saggezza, la nostra memoria. È decisivo che i nipoti rimangano attaccati ai 
nonni, che sono come radici, dalle quali attingono la linfa di valori umani e spirituali.

Giornata dei Nonni e degli Anziani
Parrocchia “San Nicola di Mira”

Lungro, 25 luglio 2023



33LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

È molto importante far incontrare la saggezza degli anziani e l’entusiasmo dei 
giovani. L’incontro fra i nonni e i nipoti è un incontro-chiave, perché i nonni e gli 
anziani sono un valore e un dono sia per la società che per le comunità ecclesiali, 
purtroppo si registrano dei dati dove si evince che i nonni e gli anziani troppo spesso 
sono tenuti ai margini delle famiglie, delle comunità civili ed ecclesiali. La loro 
esperienza di vita e di fede può contribuire a edificare società che siano consapevoli 
delle proprie radici e capaci di sognare un avvenire più solidale. L’invito a prestare 
ascolto alla saggezza degli anni si rivela particolarmente significativo nel contesto 
del cammino sinodale che la Chiesa ha intrapreso. Gli anziani ci danno la forza per 
andare avanti, la loro memoria, la loro storia; e i giovani la portano avanti.
Essere anziani è diventato un’emergenza perché il numero di persone che 
invecchiano cresce in ogni parte del mondo: la presenza di moltissime donne e 
moltissimi uomini che hanno una vita lunga cresce sempre più, in alcuni paesi 
più numerosi dei giovani. Così come è diventata un’emergenza la solitudine degli 
anziani anche in Italia dove ha fatto molto scalpore la vicenda di una donna di 70 
anni, Marinella, trovata in casa morta da più di due anni. Nessuno aveva sentito il 
bisogno di chiederle: Marinella, come stai?
La scelta del Papa di dedicare ogni anno una domenica agli anziani ha l’obiettivo 
di sviluppare una riflessione a comprendere il senso della vecchiaia e il posto degli 
anziani nelle nostre società, “una sfida per la nostra cultura”.
C’è da sviluppare una pastorale, una spiritualità e una teologia della vecchiaia, che 
fino a ora sono mancate e che saranno l’unica alternativa alla cultura dello scarto. 
Fin quando non impareremo a cogliere il valore degli ultimi anni della nostra vita, 
continueremo a scartare chi tra di noi è più anziano.
Cari nonni, anziani, che la benedizione dell’abbraccio tra Maria ed Elisabetta vi 
raggiunga e colmi di pace i vostri cuori.



34 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Alla Giornata mondiale della gioventù di Lisbona i giovani sono stati davvero 
tantissimi, molti più di quelli che ci si aspettava, segno di un cristianesimo che non 
ha ceduto il passo, di un’azione dello Spirito che seppur sottovalutata, continua ad 
agire nelle vite dei ragazzi. I dati ufficiali registrano un milione e mezzo di giovani 
durante la celebrazione della sola veglia con il Papa, in una GMG che ha visto il 
maggior numero di nazioni presenti di sempre. 
65 mila i ragazzi italiani che hanno scelto di non andare in vacanza ma di vivere 
un’esperienza diversa dal solito. Non un’esperienza qualunque, ma un’esperienza 
di fede. In Occidente, lo sentiamo spessissimo, la fede è in crisi. Nei giovani di 
Lisbona la fede c’era, eccome. Non una fede abitudinaria, per così dire standard, 
bensì la ricerca e l’espressione di modi più consoni alla realtà quotidiana, a loro 
modo di vivere le relazioni alla luce della relazione con Dio. La scommessa della 
loro fede è di riuscire a inserire all’interno di tale relazione religiosa ciò che importa 
davvero della vita. Tanti fra gli “osservatori esterni” hanno notato una gioventù 
diversa da quella che solitamente ci viene descritta o di cui noi stessi abbiamo 
esperienza; scriveva Daniela Pozzoli su Avvenire: “Viene da pensare, stando qua in 
mezzo, che questi nostri figli non li conosciamo affatto. O come direbbe don Luigi 
Ciotti, che ha parlato ai 65 mila giovani alla Festa degli italiani, «non li riconosciamo 
nelle loro fatiche e nelle loro infinite possibilità». Chi tra noi, a diretto contatto, 
avrebbe mai creduto di vedere loro, proprio loro, gli stessi ragazzi che trascorrono 
intere giornate chini col capo su cellulari, uscire così allo scoperto? Ragazzi che 
hanno vissuto viaggi interminabili, momenti faticosi, arrangiandosi dormendo in 
sale comuni su materassi gonfiabili, camminare per chilometri sempre cantando e 
urlando per le vie di Lisbona la bellezza dell’essere di Cristo, in un mondo che 
ormai categorizza il cristianesimo come un qualcosa che appartiene al passato, che 
non è al passo con il presente e che non sopravvivrà in un futuro. Eppure c’è chi ha 
dimostrato altro. La nostra Eparchia c’era, è stata li con sei giovani ragazzi che 

Brillare, ascoltare, non temere:
la GMG di Lisbona 2023

tra condivisione e scelta di 
“rialzarsi” senza paura

Lisbona, 31 Luglio - 6 Agosto



35LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA



36 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

hanno deciso di parteciparvi, con tutte le domande ed i giusti dubbi che hanno 
accompagnato il viaggio di andata, tra ritardi e mal di mare. Ma si sa, il bello nasce 
dal sacrificio, e loro lo sapevano meglio di me! Appena arrivati la socializzazione, 
la condivisione, i momenti comuni hanno risvegliato lo spirito di avventura, e niente 
li ha più fermati, neppure le interminabili code d’ingresso o le file per i pasti; si sono 
ritrovati catapultati in una città piena zeppa di coetanei, coi quali hanno condiviso 
lo stesso credo, liberi di poterlo dire, senza essere legati ad una mentalità “paesana” 
che li categorizza. I diversi momenti in programma hanno tutti confluito verso la 
grande veglia finale nella quale Papa Francesco ha chiesto di aiutare chi è caduto a 
non restare a terra: “non abbiate paura, un fallimento è tale solo se non si ha la forza 
di risollevarsi”. Il suo è stato un dialogo con i giovani, a partire dal significato 
profondo del gesto di Maria, dal suo “sì” alla proposta d’amore di Dio che ispira le 
nostre esistenze a fare altrettanto: a donarci interamente al Signore, affidandogli 
tutta la nostra vita, rinunciando a progetti e sicurezze, per essere suoi strumenti 
nella storia d’amore che Dio vuole vivere assieme a noi. Maria, “invece di pensare 
a se stessa, pensa all’altra”, a sua cugina, perché la “gioia è missionaria”, non è per 
sé stessi ma per portare qualcosa agli altri. Sono state delle persone che hanno 
portato la luce nella nostra vita: genitori, nonni, amici, sacerdoti, religiosi, catechisti, 
animatori, insegnanti; per questo Papa Francesco ha chiesto un attimo di silenzio 
per tutte quelle persone che ci hanno portato l’annuncio e che ora non ci sono più. 



37LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Sono loro le “radici della gioia”, perché la gioia non deve essere passeggera o 
momentanea, ma deve “creare radici”. Questo non avviene nel chiuso di una 
biblioteca, ma va cercato e scoperto nel dialogo con gli altri. Papa Francesco ha poi 
chiesto ai giovani se fosse mai capitato loro di essere stanchi, di “gettare la spugna” 
e di non aver voglia di far niente sottolineando che proprio “allora si smette di 
camminare e si cade”. Nella vita l’importante è non rimanere a terra chiudendo la 
vita alla speranza di un qualcosa di diverso o addirittura migliore. Ed anche qualora 
questo momento di tristezza e sconforto, questa caduta dovesse capitare ad un 
nostro fratello è importante, ricorda il Papa ai giovani, che lo si aiuti a rialzarsi: 
“Chi rimane a terra, si ritira dalla vita, ha chiuso, ha chiuso le porte alla speranza, 
all’illusione e lì rimane a terra, e quando vediamo qualche nostro amico che è 
caduto, cosa dobbiamo fare? Tirarlo su! – Forte! – Tirarlo su! Pensate a quando uno 
deve sollevare o aiutare a rialzarsi una persona, che gesto fa? La guarda dall’alto 
verso il basso: l’unica occasione, l’unico momento in cui è lecito guardare una 
persona dall’alto verso il basso è per aiutarla ad alzarsi!”. Ha continuato Papa 
Francesco nel suo discorso ai giovani: “Per raggiungere degli obiettivi bisogna 
allenarsi durante il cammino. A volte non abbiamo voglia di camminare, non 
abbiamo voglia di sforzarci, copiamo agli esami perché non abbiamo voglia di 
studiare e non ci riusciamo… Non so se a qualcuno di voi piace il calcio; a me 
piace! Dietro un gol, cosa c’è dietro un gol? Cosa c’è dietro un successo, cosa c’è 
dietro? Tanto allenamento, e nella vita non si può sempre fare quello che si vuole, 
ma dobbiamo fare quello che la vocazione che abbiamo dentro – e ognuno di noi ha 
la propria vocazione – ci porta ad essere, a camminare e, se cado, a rialzarmi o 
aiutarmi a rialzarmi, a non rimanere a terra e ad allenarmi, allenarmi sul cammino”. 
L’invito del Papa è di camminare con un obiettivo e di allenarsi per questo ogni 
giorno della vita, perché “nulla è gratuito. Tutto si paga”, perché “c’è solo una cosa 
gratuita”: l’amore di Gesù. Con questo e con il desiderio di camminare, l’invito ai 
giovani è di non avere paura, di guardare alle radici senza avere timori. Durante la 
veglia c’è stato uno spettacolo di musica e danza contemporanea, testimonianze di 
vita cristiana ed infine l’Adozione Eucaristica, in un clima di “assordante silenzio”. 
Abbiamo assistito a qualcosa di veramente unico al mondo, la presenza del Signore 
che nel silenzio parlava al cuore dei giovani. Domenica 6 agosto, sempre al Parco 
Tejo (dove i giovani accampati hanno passato la notte), durante la S. Messa 
conclusiva (concelebrata da 700 vescovi e almeno 10 mila sacerdoti) il Pontefice ha 
ripetuto ancora l’invito (come fece 45 anni fa san Giovanni Paolo II): “Non abbiate 
paura! Non abbiate paura cari giovani: perché siete come pioggia di una terra 
disseccata da mille mali, siete un bagno di luce di presente e di futuro nei tanti 
angoli oscuri del nostro tempo”. Francesco ha quindi condensato l’esperienza e 



38 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

l’eredità di Lisbona 2023 in tre verbi, “brillare, ascoltare, non temere”. Gli apostoli 
avvolti dal bagliore sul Tabor fanno un “bagno di luce” che li conforterà nella “notte 
della Passione”. “Oggi anche noi – continua il Papa – abbiamo bisogno di un po’ di 
luce, di un lampo di luce che sia speranza per affrontare tante oscurità che ci 
assalgono nella vita, tante sconfitte quotidiane, per affrontarle con la luce della 
risurrezione di Gesù. Perché Lui è la luce che non tramonta…” Si diventa luce non 
“quando esibiamo un’immagine perfetta sotto i riflettori”, ma “brilliamo quando, 
accogliendo Gesù, impariamo ad amare come Lui”. Se gli occhi possono cogliere 
questa luce, le orecchie devono imparare ad “ascoltare Gesù”, perché “tutto il 
segreto sta qui”. Ascoltare: “Sul monte, una nube luminosa copre i discepoli. E 
questa nube, dalla quale parla il Padre, che cosa dice? «Ascoltatelo», «questi è il 
Figlio mio prediletto, ascoltatelo» (Mt 17,5)”. Di qui l’invito a prendere il Vangelo 
e leggere “quello che dice Gesù e quello che dice il tuo cuore” (…) Ascoltare Gesù 
perché, anche se con buona volontà, si possono iniziare cammini che sembrano di 
amore, ma sono egoismi mascherati da amore. È necessario riconoscere gli egoismi 
mascherati da amore. Infine, “Non temete, non abbiate paura!”: è quello con cui 
Gesù rassicura i discepoli sul Tabor. Dopo la “gloria” della GMG, il rischio del 
“pessimismo” è sempre in agguato, allora il Papa ricorda: “a voi che coltivate sogni 
grandi ma spesso offuscati dal timore di non vederli realizzati; a voi che a volte 
pensate di non farcela – un po’ di pessimismo ci assale a volte –; a voi, giovani, 



39LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

tentati in questo tempo di scoraggiarvi, di giudicarvi forse inadeguati o di nascondere 
il dolore mascherandolo con un sorriso; a voi, giovani, che volete cambiare il mondo 
– ed è un bene che vogliate cambiare il mondo – e che volete lottare per la giustizia 
e la pace; a voi, giovani, che ci mettete impegno e fantasia nella vita, ma vi sembra 
che non bastino; a voi, giovani, di cui la Chiesa e il mondo hanno bisogno come la 
terra della pioggia; a voi, giovani, che siete il presente e il futuro; sì, proprio a voi, 
giovani, Gesù oggi dice: “Non temete!”, “Non abbiate paura!”. Si conclude così, 
con queste parole che hanno toccato veramente il cuore di milioni di giovani 
presenti, un’esperienza che non dimenticheremo mai. 

Papàs Giampiero Vaccaro 
Direttore dell’ufficio per la Pastorale Giovanile



40 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

La nostra esperienza a Lisbona, tra le indimenticabili della nostra vita: dal 31 luglio 
al 6 agosto siamo partiti per un’avventura che ha segnato le nostre esistenze. 
Le testimonianze di seguito sono davvero il frutto di qualcosa che abbiamo vissuto 
intensamente, di seguito le nostre impressioni e sensazioni che vogliamo condividere 
con voi. 

GREGORIO MOSCOGIURI (Acquaformosa): 

La GMG per me è stata un viaggio e un’esperienza inaspettata, alla ricerca e alla 
scoperta della fede nella sua vera essenza, resa possibile grazie a chi mi ha spinto a 
farla. Inizialmente non sapevo a cosa mi sarebbe servito, cosa avrei fatto, chi avrei 
incontrato insomma tante domande e poche risposte. Sono quelle esperienze che 
vivi raramente e per questo riesci a cogliere appieno ogni piccolo gesto, silenzio, 
rumore, parola. In quei giorni ho sperimentato una bella sensazione. Stare insieme 
ai compagni di viaggio 24 ore su 24, dormire poco, mangiare quando capita. Ma 
sono felice, felice di essere stato in Portogallo e aver intravisto Papa Francesco. Un 
ringraziamento speciale va anche a zoti Giampiero che, nonostante le difficoltà, ci 
ha accompagnato e ha reso il tutto un ricordo indelebile nel mio cuore e nella mia 
memoria.

GIOVANNI PAOLO FANTINI (San Costantino Albanese): 

La GMG è stata per me e per tutti un’occasione di ricongiungersi con noi stessi e con 
tutti coloro che amano la fede. Condividere è stata la parola che per me racchiude 
in tutto e per tutto questo viaggio, poiché la diversità, la fratellanza e lo spirito 
di avventura sono stati gli ingredienti principali per dar vita ad un pellegrinaggio 
stupendo.
La generosità e la gentilezza delle persone che ogni giorno incontravamo lasciava 

Testimonianze dalla GMG
di Lisbona 2023

Lisbona, 31 Luglio - 6 Agosto



41LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

tutti noi stupefatti, come se per qualche giorno avessimo vissuto in un mondo molto 
lontano dal nostro. Ogni gesto di cortesia non aveva bisogno di essere ricambiato 
e questo essenzialmente perché si agiva per amore non per aspettare qualcosa in 
cambio del prossimo. 
Un’esperienza così significativa ti segna in tutti i modi e infatti sono entusiasta del 
fatto che mi sia rimasta dentro. 
L’insegnamento più importante però che ho appreso è stato che la parte più 
importante della GMG è portarla al di fuori del pellegrinaggio e del pellegrino, in 
modo da rendere il mondo, seppur nel nostro piccolo, un mondo migliore. Noi tutti 
siamo la GMG ed è per questo che noi tutti siamo speciali. È stata l’occasione per 
apprendere quanto sia importante la diversità, quanto sia importante distinguerci 
poiché nonostante questo siamo tutti preziosi. 
Tra risate, scherzi, giochi arrangiati e discorsi lunghi ore questo viaggio è passato 
più velocemente di un battito di ciglia ma in fondo è nel cuore di ognuno di noi.

NOEMI LOCUOCO (San Costantino Albanese): 

Partecipare alla GMG di Lisbona è stata un’esperienza piena ed entusiasmante, 
totalmente diversa e nuova rispetto a tutto ciò a cui sono sempre stata abituata. Le 
sensazioni prima di partire erano molte, alcune anche contrastanti tra di loro perché 
stavo partendo per un viaggio significativo sotto diversi punti di vista, ma in fin dei 
conti ero pronta: avrei vissuto un’esperienza così grande e intensa che ero sicura 
alla fine ne sarebbe valsa la pena.
Arrivati a Lisbona dopo un lungo viaggio la prima cosa che ci ha colpito è stato 
l’enorme numero di giovani presenti in città: due milioni di persone, un numero 
inimmaginabile per noi che eravamo partiti da un piccolo paesino di montagna. Ho 
vissuto quei giorni sperimentando la mia fede, l’amore per il prossimo cercando 
di conoscere persone nuove con cui condividere tutto ciò che stavo vivendo e 
provando. Abbiamo vissuto un insieme di emozioni: si respirava voglia di fare 
amicizia e di condividere la propria esperienza di fede.
Ciò che mi ha maggiormente colpito è stata la voglia di condivisione, l’entusiasmo 
nel potersi relazionare con tantissimi ragazzi provenienti non solo da diverse parti 
d’Italia, ma anche da tutta l’Europa e il mondo. Amicizia, amore, fede e spiritualità, 
queste sono state le parole d’ordine che hanno caratterizzato l’esperienza di 
vita vissuta grazie alla Giornata Mondiale della Gioventù, momento di unione 
fortemente voluto da Papa Francesco. L’invito “Alzati e va’!” è stato rivolto non 
a caso ai giovani e ai ragazzi: noi siamo coloro ai quali è stato affidato il compito 
di vivere questo momento per essere testimoni dell’esperienza di fede vissuta tutti 



42 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

insieme. La GMG è sia un percorso personale che di condivisione di pensieri, 
sorrisi, abbracci e nuove amicizie in nome della fede.

MARICA IANNIBELLI (San Costantino Albanese): 

È forse logico pensare che tutti coloro che hanno partecipato alla GMG siano 
persone completamente partecipi alla vita religiosa, ma non sempre è così.
Io, ad esempio, non sono una persona che frequenta spesso la chiesa, ma nonostante 
questo ho deciso di prendere parte a questa esperienza. Sapevo che probabilmente 
per me sarebbe stato più impegnativo e spesso non mi sono sentita all’altezza delle 
altre persone. Mi sono sentita meno capace, meno coinvolta, meno cristiana, ma è 
davvero così? All’inizio pensavo di si, ma ora non ne sono più convinta. Questo 
perché non ha importanza se il cammino da percorrere è più lungo rispetto a quelli 
altrui, poiché il Signore aspetta chiunque, anche chi si sveglia più tardi.
Dunque, tornando alla GMG, sono felice di non essermi tirata indietro, poiché ho 
avuto l’opportunità di vivere finalmente la mia cristianità in modo completo, senza 
rimandarla come ho sempre fatto.

NIKI ABITANTE (San Costantino Albanese):

A me questa GMG ha lasciato molto, dalle immense folle riunite dalla stessa fede 
al silenzio quasi surreale durante il momento di adorazione nel corso della veglia.



43LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Farneta è situata al confine Calabro-Lucano, si trova ai piedi del monte Rotondella 
tra gli 800 e 900 metri di latitudine. Dall’ufficio anagrafe risultano 63 abitanti.
In cima al paese troneggia una bellissima Chiesa con l’annessa canonica che con 
i suoi rintocchi spezza il silenzio che vi regna. Ci sono una Chiesa parrocchiale e 
due Cappelle.
La Chiesa parrocchiale è dedicata a San Nicola di Mira, inoltre vengono solennizzate 
le feste di San Donato (17 agosto) 
e San Rocco (18 agosto).La Casa 
Canonica adiacente alla Chiesa 
parrocchiale costruita nel 1968 è stata 
sottoposta a lavori di restauro nel 2019 
e terminati il giorno 9 luglio del 2023 
grazie al contributo della Conferenza 
Episcopale Italiana. 
Nello stesso giorno è stato nominato 
il nuovo Amministratore Parrocchiale 
nella persona di Papàs Sergio Straface, 
segretario del Vescovo, coadiuvato 
dal sacerdote Vasil Roshko. 
Il Vescovo Mons. Donato Oliverio, nel 
presentare il nuovo Amministratore 
Parrocchiale ha detto che il primo 
sentito ringraziamento va al Signore, 
che dona di vivere momenti 
come questi che sono segno di 
un’esperienza ecclesiale viva e forte 
che contraddistingue la comunità 
parrocchiale. Un ringraziamento ai 
tanti fedeli presenti della comunità di 
Farneta che hanno voluto partecipare 

Parrocchia “San Nicola di Mira”
FARNETA

9 luglio 2023

Marianna Soda



44 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

alla solenne celebrazione. 
La comunità tutta ha dato 
il benvenuto ed il saluto 
più sincero al nuovo 
Amministratore, Padre 
Sergio.
Il Vescovo ha esordito: 
camminare insieme avvicina, 
lega, unisce e ha chiesto di 
sostenere questa comunità nella 
fede, nella speranza e nella carità, 
a vivere in comunione con Dio e 
con i fratelli e le sorelle.
Farneta è un piccolo paese, ma 
è un luogo ricco di tradizioni 
storico-culturali e religiose, 
che tuttora sono vive ed 
autentiche, che costituiscono 
la nostra identità arbëreshe, il 

nostro senso di appartenenza che consideriamo le nostre vere risorse.
Nella Chiesa parrocchiale è ben visibile l’Iconostasi che divide il Santuario dalla 
navata, a sinistra dell’iconostasi c’è l’icona di San Atanasio, mentre a destra 
l’icona di San Gregorio di Nazianzo, in alto il Cristo Pantokratore; lungo la navata 
troneggiano le icone di San Donato, di San Rocco e della Madonna del Rosario. 
Oggi grazie alla generosità dei fedeli e dall’amorevole attenzione del Parroco si 
è arricchita di altre icone. Nel Vima l’icona di San Giovanni Crisostomo e di San 
Basilio Magno, il Cristo Sommo Sacerdote e la Mistica Cena.
Nell’abitato di Farneta c’è una Cappella dedicata a San Antonio di Padova e una 
Cappella, intitolata alla Madonna del Ceraso che sarà incoronata il 9 giugno 2024.
Ci affidiamo al Signore che possa sempre mandarci Pastori che, oltre alla carità 
pastorale siano anche dei fratelli, dei maestri, dei consiglieri e abbiano iniziative 
sociali a favore della popolazione che vive in disagio dovuto all’isolamento causato 
dalla migrazione. Papàs Sergio Straface lotta tutti i giorni non solo per un’attenta 
e amorevole cura pastorale ma anche per creare movimento. Dal 13 al 18 agosto 
2024, la parrocchia San Nicola di Mira ospiterà l’effige della Maria Santissima di 
Viggiano, Patrona della Basilicata, venerata dai farnetani e da tutti i fedeli dell’Alto 
Jonio. Possa essere questo un grande momento di preghiera con tutte le comunità 
sia limitrofe anche della nostra Eparchia.



45LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA



46 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Cari fratelli e sorelle, è per me motivo di grande gioia essere qui  oggi, a Rossano 
e celebrare la Divina Liturgia di San Giovanni Crisostomo, in preparazione della 
festa della Dormizione (Assunzione) della SS.ma Signora nostra Madre di Dio 
e sempre Vergine Maria, e celebrare in questa Chiesa Cattedrale dove si venera 
l’immagine più antica in Calabria, l’ACHIROPITA, non dipinta da mano d’uomo, 
un’immagine sacra alla quale la tradizione attribuisce un’origine miracolosa.
Celebriamo la Liturgia detta San Giovanni Crisostomo, secondo il rito bizantino-
greco; San Giovanni Crisostomo illustre padre e dottore della Chiesa del IV secolo, 
le sue parole penetrano ancora oggi nell’orecchio del cuore umano, noi le facciamo 
risuonare in modo comprensibile nelle lingue del nostro tempo. In Calabria si 
rende visibile la bellezza della Chiesa che, come corpo unico, respira coi suoi 
due polmoni, sotto la guida paterna e unitaria del Papa di Roma. Tra l’Eparchia di 
Lungro e l’Arcidiocesi di Rossano-Cariati si vive una comunione piena e totale, due 
tradizioni, occidentale e orientale, convivono in piena armonia e possono essere di 
reciproco vantaggio per un reciproco arricchimento.
Per tutto questo rendiamo lode al Signore ed esprimo profonda gratitudine per 
l’invito all’Arcivescovo S.E. Mons. Maurizio Aloise, un fraterno e sincero amico.
La bontà del Signore ci ha concesso la grazia di celebrare questa sera a Rossano 
in preparazione alla festa del 15 agosto. Abbiamo così la possibilità di professare 
insieme la nostra fede, lodare il Signore per le meraviglie che ha operato in Maria 
SS.ma nostra Signora, Madre di Dio, Avvocata e difesa inespugnabile, fonte di 
misericordia e rifugio per il mondo. 
L’amore e la venerazione per la Madre di Dio sono l’anima della pietà delle nostre 
Chiese cristiane. Grande è la venerazione di questo popolo di Rossano-Cariati per 
Maria Santissima, Madre di Dio. Questo popolo ha sempre affidato tutta la sua 
storia a questa Madre che è diventata guida, rifugio, consigliera e protezione.
Da Oriente a Occidente la Tuttasanta è invocata Madre celeste, che sostiene il 
Figlio di Dio fra le braccia, così come ammiriamo in questa bella e antica icona 

Festa della Vergine 
Santissima Achiropita a Rossano 
Omelia di Mons. Donato Oliverio 

13 agosto 2023



47LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

dell’Achiropita, è come se 
indicasse che speranza nostra 
certa è il Signore Gesù e che 
tutte le cose stanno in piedi se 
nel cuore della nostra vita c’è 
Gesù. Dio ha vinto. L’amore 
ha vinto. Ha vinto la vita. Si 
è mostrato che Dio ha la vera 
forza e la sua forza è bontà, la 
sua forza è amore.
Fra qualche giorno celebriamo 
Maria Assunta in cielo in corpo 
e anima. Anche per il corpo 
c’è posto in Dio. Il cielo non è 
più lontano. Nel cielo abbiamo 
una Madre. È la Madre di Dio, 
la Madre del Figlio di Dio, è la 
nostra Madre. Gesù stesso lo 
ha detto al discepolo e a tutti 
noi: “Ecco tua Madre”. Nel 
cielo abbiamo un MADRE, alla 
quale possiamo rivolgerci in 
ogni momento. Ella ci ascolta 
sempre, ci è sempre vicina, ed 
essendo Madre del Figlio di Dio, 
partecipa della bontà del Figlio.
Questo è il senso della festa della 
Assunzione di Maria in corpo e 
anima alla gloria del cielo.
Una sola cosa è necessaria.
E questa festa ci invita a cercare le cose essenziali, non perdendo mai la fiducia 
dinanzi alle difficoltà della vita. Presi dalle occupazioni quotidiane rischiamo 
di ritenere che sia qui, in questo mondo nel quale siamo solo di passaggio, lo 
scopo ultimo della nostra esistenza. Invece è il paradiso la vera meta del nostro 
pellegrinaggio terreno. 



48 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Per la comunità di Castroregio e i fedeli dei paesi vicini, il 18 agosto è festa grande 
per la ricorrenza della Madonna della Neve. La festa, ogni anno, si svolge nella 
splendida cornice della Foresta di Castroregio, luogo ameno e suggestivo dove, 
tra i boschi e la natura rigogliosa, sorge una piccola chiesetta di montagna, proprio 
dedicata alla Madre di Dio della Neve.
Il giorno della festa, tra le bancarelle del mercato, il suono della banda musicale, i 
canti tradizionali e il vociare allegro e confuso di migliaia di pellegrini, la Foresta 
si anima e assume un aspetto peculiare, che va a urtare con la serenità e il silenzio 
tipiche del resto dell’anno.
In tale occasione, il 18 agosto 2023, proprio durante la festa patronale della Madre 
di Dio della Neve, S.E. Rev.ma Mons. Donato Oliverio, Vescovo dell’Eparchia di 
Lungro, ha presentato alla comunità parrocchiale il nuovo Parroco, Papàs Antonio 
Gattabria.
Ad accogliere il Vescovo al suo arrivo era presente il parroco uscente, Papàs Nicola 
Vilotta, il quale ha prestato il proprio servizio ministeriale a questa comunità per 
52 anni in modo lodevole e amorevole, divenendo per tutti un padre, un fratello e 
un amico.
Accanto a Zoti Nicola, c’era il Sindaco Alessandro Adduci, l’intera popolazione, 
i fedeli provenienti dai paesi vicini, che al suono della Banda Musicale di Canna 
hanno potuto salutare il Vescovo e conoscere il novello parroco.
Prima della Liturgia, il vice-cancelliere ha dato lettura del Decreto episcopale di 
nomina del nuovo parroco, al quale Zoti Antonio ha risposto con la recita pubblica 
del Credo niceno-costantinopolitano, simbolo della nostra comune fede in cui il 
Parroco si impegna di conservare la comunità affidatagli.
Cuore della giornata è stata la Divina Liturgia, presieduta dal Vescovo, concelebrata 
dal protosincello Papàs Pietro Lanza, dal vice-cancelliere Papàs Alex Talarico, dal 
parroco uscente Papàs Nicola Vilotta e dal parroco di San Costantino Albanese, 
Papàs Giampiero Vaccaro, nonché dal neo-nominato parroco di Castroregio.

Un nuovo Parroco
per la Parrocchia di Castroregio

18 agosto 2023



49LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

L’enorme partecipazione di popolo, che ha gremito la piccola chiesetta innalzando 
preghiere e canti al Signore e alla Madre sua, ha anche accompagnato la piccola 
processione che, dopo la Liturgia, si è svolta all’interno dello stesso bosco della 
“Foresta” di Castroregio. 
Al parroco uscente, Zoti Nicola, che si godrà il meritato riposo dall’attività pastorale, 
è stato reso omaggio da parte dei presenti e dell’Amministrazione Comunale. Allo 
stesso, al termine della processione che ha riportato il simulacro della Madonna in 
paese, la comunità intera ha riservato un saluto commosso e affettuoso.
A zoti Nicola auguriamo un buon riposo, nell’esperienza e saggezza spirituale 
maturata, al nuovo parroco un buon lavoro ad edificazione del popolo di Dio e a 
maggior gloria Sua.



50 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Eminenza, Cardinale Montenegro, venerati confratelli nel sacerdozio, reverende 
Suore, cari fratelli e sorelle è per me motivo di grande gioia essere qui oggi, a Piana 
degli Albanesi, festa della Vergine Santissima, ODIGITRIA e celebrare la Divina 
Liturgia. Abbiamo così la possibilità di professare insieme la nostra fede: lodare il 
Signore Dio per le meraviglie che ha operato in Maria SS.ma nostra Signora Ma-
dre di Dio, Avvocata e difesa inespugnabile, Fonte di misericordia e Rifugio per il 
mondo, così come cantiamo ripetutamente nell’inno della Paraclisis. Ogni nostro 
cantico di lode risulta inadeguato alla grandezza di Maria SS.ma; eppure la contem-
plazione della sua immagine guida tutti alla conoscenza di Dio e rischiara con il suo 
splendore le menti. 
Per tutto questo rendiamo lode al Signore ed esprimo profonda gratitudine a Sua 
Eminenza il Cardinale Montenegro per l’invito. Saluto tutti voi cari sacerdoti, il 
Rettore di questo Santuario, papàs Giannino Stassi, saluto le suore e tutti voi cari 
fratelli e sorelle.
In Sicilia si rende visibile la bellezza della Chiesa che, come corpo unico, respira 
coi suoi due polmoni.
La vostra Eparchia di Piana degli Albanesi rende visibile in Sicilia l’Oriente, in 
piena comunione e sintonia con le altre Diocesi sorelle, del primo millennio della 
storia della Chiesa, quando, greci e latini, nelle differenza delle lingue e delle tradi-
zioni, lodavano lo stesso Dio, Padre, Figlio e Spirito Santo, sotto la guida paterna e 
unitaria del Papa di Roma.
Cari fratelli e sorelle il Signore illumini tutti quanti noi e ci conceda benedizioni 
abbondanti.
Oggi vogliamo dire a Maria SS.ma il nostro filiale affetto, vogliamo dire a Maria 
SS.ma: volgi, o Madre, a noi i tuoi occhi misericordiosi; volgi tuoi occhi sui piccoli 
e sugli anziani, sui giovani, sulle famiglie, sugli smarriti, sui lontani, sugli ammala-
ti, sulle autorità, su questa Chiesa.

Festa della Vergine 
Santissima Odigitria 

a Piana degli Albanesi
Omelia di Mons. Donato Oliverio

2 settembre 2023



51LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA



52 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Donaci un cuore sereno e 
forte, una speranza solida, 
una fede che vinca ogni dif-
ficoltà. Donaci di conosce-
re e vivere di Gesù Cristo 
Tuo Figlio, imitando sem-
pre più Te, o Maria SS.ma 
Odigitria Piena di Grazia.
In questa antica e sugge-
stiva (statua) icona che si 
presenta ai nostri occhi, 
la Madre regge e mostra 
il Suo Figlio, lo indica a 
noi: è come se indicasse 
che speranza nostra certa è 
il Signore Gesù e che tut-
te le cose stanno in piedi 
se nel cuore della nostra 
vita, c’è Gesù. Quando in 
queste zone fioriva il rito 
greco, Maria SS.ma veni-
va spesso venerata con il 
titolo di Odigitria. È un ti-
tolo particolarmente bello, 
Odigitria vuol dire “colei 
che indica la strada”. Ed 
è proprio Lei, Maria SS.ma 
che ci indica la strada, per-

ché ci mostra Gesù e ci dona Gesù.
La fede di Maria SS.ma deve essere un costante punto di riferimento per noi perché 
cresca la nostra fede nella disponibilità alla voce del Signore.
Se vogliamo che Maria SS.ma sia Madre del nostro cammino abbiamo bisogno di 
ritrovarci nell’autenticità della fede. Il Santo Padre Papa Francesco durante l’u-
dienza generale, la settimana scorsa, ha detto: “Maria è Madre e sotto il suo manto 
trova posto ogni figlio. La Madonna annuncia Dio nella lingua materna, quella 
che noi capiamo bene. Impariamo nel linguaggio materno(nella nostra lingua 
arberesh) a deporre le difficoltà della vita nelle mani della Vergine Maria. E gra-
zie alle tante mamme e alla tante nonne che la tramandano ai figli e ai nipoti: la 
fede, dice il Papa, passa con la vita, per questo le madri e le nonne sono le prime 



53LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

annunciatrici”.
Mostraci Gesù, vogliamo gridare oggi a Maria SS.ma Odigitria, Patrona di Piana 
degli Albanesi. La Madonna ci fa capire che Gesù è in mezzo a noi. Lui il Vivente, 
il Redentore del mondo, l’unico che può dare senso alla nostra esistenza. Lasciamo-
ci guidare da Maria SS.ma per incontrare Gesù nella Parola e nell’Eucaristia che 
possa davvero diventare il banchetto della famiglia di Dio, e poter gustare e vedere 
quanto è buono il Signore e saper accettare il mistero della Croce non con passiva 
rassegnazione ma come la più alta espressione dell’amore, sforzandoci di vivere 
ogni giorno al servizio dei fratelli e delle sorelle soprattutto a favore degli umili, dei 
bisognosi, dei poveri.
L’amore e la venerazione per la Madre di Dio sono l’anima della pietà delle Chiese 
cristiane. Grande è la venerazione del nostro popolo, il popolo arberesh per Maria 
Santissima, Madre di Dio. Questo popolo ha sempre affidato tutta la sua storia a 
questa Madre che è diventata, guida, rifugio, soccorritrice, consigliera, protezione; 
questa festa del 2 settembre è legata alla protezione della Madre di Dio, in soccorso 
a questo popolo durante un terremoto del 1700. La Vergine Santissima ha sempre 
protetto i suoi figli, ed anche ai giorni nostri continua a rispondere alle incessanti 
preghiere di un popolo, il popolo arberesh, che si affida alla protezione della Madre 
per trovare soccorso e aiuto. Nel cielo abbiamo una MADRE, alla quale possiamo 
rivolgerci in ogni momento. Ella ci ascolta sempre, ci è sempre vicina ed essendo 



54 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Madre del Figlio di 
Dio, partecipa della 
bontà del Figlio. 
Cari fratelli e sorelle 
vi venga da questa 
festa un invito alla 
pace e alla riconci-
liazione gli uni con 
gli altri ed un richia-
mo a condurre una 
vita per bene, che 
faccia onore a cia-
scuno.
La Santa Immagine 
della Vergine Odigi-
tria, è per questo po-
polo arbersh fonte di 
forza spirituale. Un 
punto di riferimento 
dal quale attingere 
rinnovato vigore e 
restare saldi nella 
fede, nella speranza 
e nell’amore, anche 
e soprattutto nei pe-
riodi storici più duri 
e difficili.
Perciò ti preghiamo, 
o Signora Madre no-

stra: donaci il coraggio di intraprendere la via nuova che porta ad una nuova co-
scienza della nostra fede, che sappia contrastare il diffuso clima di rassegnazione, 
che sappia risvegliare le coscienze; che sappia animare esempi di solidarietà, di 
impegno civico, di amore per questo popolo e questa terra.
Cari fratelli e sorelle, Ringraziamo perciò Dio di questa bellissima giornata, con-
sapevoli che  Maria Santissima è in mezzo a noi, la Theotokos, la Panaghia, la 
Tuttasanta, l’Odigitria, Colei che ci indica in Gesù Cristo la via da seguire, inter-
ceda presso Dio affinché “guardi con Amore a questa vigna che la sua destra ha 
piantato e la faccia prosperare”.



55LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA



56 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Carissimi, un benvenuto a tutti i presenti.
Saluto l’autore del volume che oggi presentiamo, don Pasquale Ferraro. Un saluto caro 
anche al Protopresbitero Nik Pace, presbitero dell’Eparchia di Lungro e Parroco della 
parrocchia “San Nicola di Mira” in Lecce. Ringrazio per l’accoglienza il parroco Papàs 
Angelo Prestigiacomo e Papàs Giuseppe Barrale Parroco di San Cosmo Albanese.
Ci ritroviamo in questa comunità ricca di storia e tradizione, Macchia Albanese, che 
ha dato i natali a Girolamo De Rada, e che ha visto nella sua storia tanti e tanti santi 
uomini innamorati della melurgia bizantina.
Non è un caso che ancora oggi la comunità di Macchia conservi melodie tradizionali 
per lo più sconosciute ad altri paesi dell’Eparchia. E proprio alcune di queste melodie 
sono state raccolte nel volume pubblicato da don Pasquale Ferraro, presbitero di rito 
latino, che ha proceduto a una pubblicazione che è stata sostenuta dall’Eparchia e che 
davvero si è rivelata essere una fonte preziosa e da approfondire e riscoprire.
Nel volume, infatti, sono state raccolte e trascritte, dopo un anno di registrazioni 
di canti religiosi con le melodie tradizionali di Macchia Albanese, alcuni canti 
tradizionali su sistema musicale moderno occidentale. Questo è stato fatto affinché 
sempre più il popolo di Dio possa accedere meglio a queste melodie, che sono un 
patrimonio che, per vicende più o meno note, rischia, anche a causa del suo essere 
tramandato soltanto per via orale, di scomparire nel tempo.
Il popolo di Macchia Albanese deve, quindi, essere grato al lavoro magistrale fatto 
da don Pasquale Ferraro, il quale ha portato a conoscenza del mondo ciò che fino a 
poco tempo fa era conosciuto soltanto ad alcuni.
Il presente lavoro, redatto tra le varie difficoltà che l’autore stesso indica nella sua 
Introduzione al testo, viene presentato con l’auspicio che «questa prima raccolta 
di canti possa contribuire e rilevare l’importanza della tradizione musicale degli 
Arbëreshë di Calabria». L’Eparchia di Lungro, nata nel 1919, ma la cui storia risale 
a molti secoli prima, ha visto molti uomini e donne conservare la propria libertà e 
la propria fede, nei secoli, anche mediante il canto liturgico.

Presentazione del volume
CANTI LITURGICI BIZANTINI

di Pasquale Ferraro
Saluto del Vescovo 

S.E. Mons. Donato Oliverio
Macchia Albanese, 9 settembre 2023



57LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Le tante melodie, che andarono a costituire poi il canto liturgico tradizionale, di 
cui ancora oggi si conserva memoria, furono e sono il modo con il quale queste 
popolazioni conservarono nel proprio cuore l’esperienza di essere stati salvati. 
Anche loro, come i primi che cantarono nella Bibbia (gli ebrei durante l’esodo) 
attraversarono il mare per sfuggire dalla schiavitù e anche loro, sperimentata la 
libertà, non poterono fare altro che manifestare la gratitudine a Dio mediante la 
gelosa conservazione di un patrimonio liturgico e melodico che molto spesso 
risultava “qualcosa di altro” agli occhi e alle orecchie di quanti, quotidianamente, 
si dovevano confrontare con queste popolazioni, anche semplicemente per una 
questione di vicinanza territoriale. Nonostante ciò, fu forte e imperterrita la custodia 
di una tradizione che venne conservata a volte a costo della propria vita da quanti 
ci lasciarono in retaggio il dovere di custodire un tesoro che non merita di essere 
sprecato o dimenticato.
Con le celebrazioni del primo centenario di vita dell’Eparchia, in cui si è fatta grata 
memoria della erezione dell’Eparchia da parte di Benedetto XV con la Catbolici 
fideles del 13 febbraio 1919 e del primo secolo di vita della diocesi, l’Eparchia 
di Lungro ha attivato un processo di rilettura della propria storia e di riscoperta 
delle memorie, per una sempre migliore comprensione che possa aiutare la Chiesa 
che è in Lungro ad essere proiettata verso il futuro, in un cammino quotidiano di 
testimonianza del Vangelo.
Lo studio di don Pasquale Ferraro si inserisce in quel processo di riscoperta delle 
tradizioni, affinché esse siano sempre più conosciute, per salvarle dal rischio 
dell’oblio, e perché si attivi uno studio continuo e lineare del repertorio musicale 
liturgico di tutti i paesi dell’Eparchia, che necessita di essere sempre più raccolto, 
trascritto, tramandato perché sempre più si innalzi da ogni membro della Chiesa di 
Cristo la gloria che si addice al Padre. Pertanto, spero che don Pasquale continui 
questo lavoro anche su altri paesi e altre tradizioni musicali.
Esorto tutti a prendere questo libro in mano e leggerlo, perché è una preziosa 
testimonianza di bellezza vivente. Che ognuno di noi possa imparare tanto e 
continuamente studiare gli elementi tradizionali, per una divulgazione e per un 
recupero sempre maggiore da parte del popolo di Dio.
Ribadisco la bellezza di questo lavoro, prezioso, ben fatto, approfondito, innovativo, 
originale, ricco anche dell’amore per una realtà ecclesiale che è l’Eparchia di Lungro. 
Siamo grati a don Pasquale per questa sua vicinanza e amicizia.
Lancio una provocazione: in che modo questo sussidio, questa opera, potrà essere 
utile e utilizzata nei nostri vari contesti locali?
Grazie a don Pasquale per il suo lavoro, e grazie a Dio per i tanti doni di cui 
continuamente ci rende partecipi.



58 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Nella ricerca che ho fatto per lo studio dei Canti Liturgici Bizantini della tradizione 
popolare calabrese, la prima cosa che ho voluto mettere in evidenza è che si tratta di 
canti in lingua greca; i nostri paesi arbëreshe si tramandano anche un repertorio di canti 
liturgici e paraliturgici in arbëreshe, cioè nel linguaggio parlato quotidianamente, ma 
nell’intraprendere questo studio ho voluto rilevare che dopo più di 550 anni di storia 
i nostri fedeli mantengono per la liturgia ancora la lingua greca.
Ho trascritto questo repertorio di canti con molta scrupolosità, riportando tutte 
le appoggiature, acciaccature con cui i fedeli eseguendoli li caratterizzano; avrei 
potuto fare a meno di trascrivere tutte queste minuzie musicali, perché, diciamo, 
non avrebbero impoverito le linee melodiche dei canti, ma ho preferito essere 
scrupoloso nella trascrizione, sicuramente per essere fedele alle registrazioni dei 
canti che ho avuto a disposizione, ma anche perché, a mio avviso, sono un elemento 
caratterizzante la stessa melodia.
Certamente lo studio riflette anche la mia preparazione musicale: non sono un 
etnomusicologo, come qualcuno ha voluto rilevare facendomi qualche aspra critica, 
e ne pretendo di esserlo, ma in questo studio volutamente ho messo in evidenza 
tutti gli aspetti positivi della musica liturgica in questione senza riportare sul 
pentagramma quelli che possono essere i limiti degli esecutori, è chiaro si tratta 
di semplici fedeli non istruiti nell’emissione della voce e quindi pregano cantando 
con tutto il cuore ma senza tecnica; a mio avviso e contrariamente a quello che 
possono pensare gli etnomusicologi, ritengo che non si può far passare come 
armonizzazione tipica e del tutto particolare ciò che è semplicemente l’espressione 
più spontanea di fedeli; è vero che p.e. i sardi hanno dei canti tradizionali con 
delle armonie molto particolari ma nelle varie esecuzioni sono più o meno sempre 
le stesse, cioè hanno una coscienza di ciò che eseguono, mentre i nostri canti 
vengono eseguiti in maniera molta spontanea, cioè con le melodie che vengono 
ripetute in maniera identica ma con una nota di bordone, ison, che è ispirato dalla 
spontaneità del popolo, dalla circostanza più o meno solenne, per cui varia e quindi 
non è trascrivibile su un sistema musicale occidentale, ma neppure orientale. Il 
fatto che questi canti siano stati tramandati oralmente ha fatto sì che non soltanto 
i fedeli, che nella stragrande maggioranza dei casi non hanno studiato il greco, ma 

Presentazione del volume
CANTI LITURGICI BIZANTINI

di Pasquale Ferraro
Macchia Albanese, 9 settembre 2023



59LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

i sacerdoti hanno memorizzato i testi greci con qualche accento sbagliato e hanno 
continuato ad eseguirlo sempre in maniera sbagliata senza farne alcuno scrupolo; 
poi, alcuni canti eseguiti in circostanze di festa, quando sicuramente l’entusiasmo e 
il fervore era maggiore, p.e. O anghelos evoa, nelle registrazioni inizia con un tono 
e finisce con un tono sopra, perché evidentemente i cantori presi dall’entusiasmo 
della festa hanno spinto maggiormente la voce, hanno cantato di fibra e quindi 
alla fine del canto si sono ritrovati un tono sopra; mi comprendete bene che in 
questo ho preferito non essere etnomusicologo e badare all’essenziale della melodia 
che mi sono prefissato di recuperare e, non lo nascondo, anche valorizzare con 
l’esecuzione di cantori professionisti. Le registrazioni originali dei canti rimangono 
e chi vuole ascoltarle può chiedermele, ma diciamo che nel lavoro che ho fatto le ho 
volutamente abbellite con un’esecuzione professionale e con l’aggiunta di un ìson 
che funziona sempre e bene per rendere queste melodie appetibili anche a chi non fa 
parte della nostra etnia o a chi volesse eseguirle, senza per forza recarsi a Macchia 
Albanese per poterle apprendere.
Questo repertorio, che ancora è in uso, è tramandato esclusivamente dalla tradizione 
orale, eseguito a cappella dai fedeli o da singoli cantori in lingua greca e comprende 
la Liturgia di san Giovanni Crisostomo, parti della Liturgia di san Basilio, dei 
Presantificati (Proiasmèna), e dell’Ufficio Divino: Vespro, Compieta, Mattutino e 
Ufficiatura dei defunti.
Un più ampio progetto di trascrizione del canto tradizionale bizantino presente 
nelle colonie italo-albanesi di Calabria e Sicilia era stato avviato già nella prima 
metà del secolo scorso con il titolo “Edizione dei canti liturgici viventi nell’Italia 
meridionale”.
Bartolomeo Di Salvo (Piana degli Albanesi 1916 - Grottaferrata 1986), monaco 
basiliano di Grottaferrata (RM) e musicologo bizantino, in continuità con il 
suddetto progetto, ha completato e ordinato la raccolta dei canti appartenenti alla 
tradizione siciliana tralasciando, però, quelli della Calabria; di questo lui stesso se 
ne rammaricava come si evince da una lettera che scrisse al Direttore dei MMB, 
Oliver Strunk, in cui riferisce: “Per i canti italo-albanesi non ho avuto l’opportunità 
di andare in Calabria per registrarli; la causa è sempre la stessa, i soldi e il tempo 
necessario per lo studio”1. Quando Di Salvo riuscì, in seguito, a fare il primo 
viaggio di ricerca in Calabria con lo scopo di raccogliere le melodie liturgiche 
di questa, in una lettera del 18 novembre 1961, riferisce a Oliver Strunk che, nel 
corso di dieci giorni aveva visitato un certo numero di villaggi, ma, con sua grande 
delusione, le antiche tradizioni di canto erano state sostituite con versioni del canto 
bizantino greco moderno. Questo studioso, come altri2, era dell’avviso che ciò era 
stato causato dal cambiamento degli istituti di formazione per i sacerdoti italo-



60 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

bizantini, i quali, dal Collegio Corsini 
in Calabria3, istituito nel 1733 a san 
Benedetto Ullano prima e poi trasferito 
nel 1794 al Monastero basiliano di 
sant’Adriano a san Demetrio Corone, 
furono mandati agli inizi del ‘900 
al Collegio Greco di sant’Atanasio 
a Roma; quì furono educati al canto 
bizantino moderno che riportarono, 
poi, in Calabria tralasciando le 
tradizioni delle comunità locali. Il 
destino di questi canti sembrava non 
avesse una concretizzazione scritta; 
da più di cinquant’anni alcuni li hanno 
registrati ma la mancata competenza 
musicale per la trascrizione non ha 
raggiunto la sospirata pubblicazione; 
questo mio intervento in tal senso 
sembra essere idealmente collegato al 
progetto che unisce le trascrizioni di 
Sicilia e di Calabria. Di recente (2016), 
infatti, i canti della tradizione albanese 

della Sicilia sono stati pubblicati con l’edizione di P. Bartolomeo Di Salvo per i 
subsidia V.1 dei Monumenta Musicae Byzantinae (MMB), dopo un travagliato iter 
della raccolta iniziata da più di un secolo e che Di Salvo aveva completato da più 
di mezzo secolo.
Un’analisi comparata sui canti di Macchia Albanese e altri paesi della stessa 
tradizione in Calabria ci porta a fare delle considerazioni che sottolineano come 
le melodie non sono esclusive, ma hanno molte somiglianze tra loro; infatti, dagli 
esempi riportati di seguito si può notare come, mettendo a confronto l’apolitikion 
“Christòs anèsti” tradizionale di Macchia Albanese (M), Firmo (F) e S. Sofia 
d’Epiro (SS) emerge chiaramente dalla melodia composta con le note comuni alle 
tre melodie, apparentemente differenti, un’unica matrice musicale che si caratterizza 
nelle versioni dei vari paesi con note di passaggio e fioriture differenti, oltre la 
conclusione, come in questo caso, sul Re la prima (M) e la terza (SS) mentre su Mi 
la seconda (F).
Questo, però, fa presumere anche un’unica fonte di provenienza dei canti: come già 
riferito prima, i sacerdoti arbëreshë di Calabria, fino agli inizi del ‘900, compivano 



61LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

i loro studi presso il Collegio Corsini a san Demetrio Corone dove sicuramente 
apprendevano anche il repertorio dei canti che poi insegnavano alle Comunità 
arbëreshë.
Questi canti, comunque, essendo stati trasmessi oralmente non si possono considerare 
fedeli a quelli del XV secolo. Questa logica conseguenza, viene esplicitata dal 
nostro G.B. Rennis nell’articolo succitato dove dice: “Il fenomeno dell’oralità se 
da una parte consente di mantenere il canto allo stato originario e naturale, grazie 
alla non codificazione scritta, dall’altra ne subisce trasformazioni e modificazioni, 
soprattutto in mancanza di una scrittura specifica, così come succedeva in Italia, 
dove gli Arbëreshë avevano quale modello espressivo-musicale la cultura egemone 
della tradizione d’occidente, sempre pronta a dominare gli scenari culturali e 
a influenzare tutti gli aspetti della vita quotidiana. Di conseguenza la tradizione 
melurgica degli Itallo-albanesi non potè rimanere intatta dopo secoli di permanenza 
in Italia e, probabilmente, sarebbe caduta in disuso nel XVIII secolo se non fosse 
stato provvidenzialmente fondato il Collegio di san Benedetto Ullano denominato 
Corsini, dal nome gentilizio di papa Clemente XII”4.
Anche Girolamo Garofalo, musicologo e studioso delle melodie della tradizione 
arbëreshë siciliana, ci ricorda in merito che le melodie tradizionali bizantine del 
sud Italia risentono di una cultura orientale di provenienza che nel corso dei secoli 
ha subito un processo di sviluppo lento e costante per ragioni interne, poiché “una 
tradizione trasmessa oralmente subisce inevitabilmente processi di variazione e 
cambiamento secondo le dinamiche interne e, in secondo luogo, perché gli sviluppi 
saranno stati sottoposti ad influenza esterna, poiché, da un lato, i paesi degli Arbëreshë 
sono geograficamente circondati da comunità che seguono il rito romano, e dall’altro, 
monaci e preti greci, principalmente dal Peloponneso, Creta, Cipro, e dall’Epiro, 
hanno continuato a migrare nei paesi Arbëreshë del sud Italia anche dopo il periodo 
iniziale della diaspora”5. Questo, continua Garofalo6, non esclude che le nostre 
melodie non conservino una loro “bizantinità”, avendo molte caratteristiche simili 
alle altre tradizioni bizantine, meglio conosciute, come il canto greco e slavo. Le 
forme musico-poetiche, infatti, sono le stesse della tradizione innografica bizantina 
standard (tropario, apolytikion, cheruvikòn, megalynarion, ecc.).
In conclusione, possiamo considerare il repertorio liturgico degli Arbëreshë di 
Calabria come uno dei tanti rami della famiglia del canto bizantino caratterizzato, 
però, da uno stile molto popolare che, a mio avviso, risente delle melodie pastorali 
ancora oggi eseguite nei rituali liturgici e paraliturgici delle montagne del nord 
Albania.
Queste melodie, infatti, per quanto bizantine nella forma, più che essere modali 
sono, per così dire, modaleggianti, cioè le melodie specifiche e le formule di 



62 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

recitazione corrispondono e si distinguono ciascuna con una tonalità che si muove 
liberamente senza regole armoniche ben dettagliate.
Uno dei tratti più significativi e caratteristici della tradizione musicale di Macchia 
Albanese può essere descritto come una “forma stilisticamente mista”, poiché 
consiste di frasi parzialmente sillabiche e parzialmente melismatiche.
Le melodie dei Salmi, come anche la Doxologhia, sono caratterizzate da formule 
(iniziale, mediale e finale) e rappresentano melodie embrionali che possono essere 
sviluppate secondo implicite regole tramandate dalla tradizione, consentendo così 
l’improvvisazione; la fase recitativa è caratterizzata in genere da un ritmo sostenuto 
in cui vengono scandite le parole greche secondo il ritmo dell’accentazione. 
Per alcuni dei canti esistono entrambi la forma solenne e feriale, es. Aλληλoύια 
(Allilùia), Άγιoς, ‘Άγιoς, Άγιoς (‘Aghios, ‘Aghios, ‘Aghios), mentre particolarmente 
interessanti, per il senso popolare che trasmettono nella ripetizione della stessa 
melodia per ciascuna delle frasi del testo, sono ‘Ayios, àyios, àyios (‘Aghios, 
àghios, àghios) in uso nella Liturgia di san Basilio, come anche l’Apolitikion ‘OTε 
oi εvδoξοι Μαθητai (‘Ote i èndhoxi Mathitè) e il Cheruvikòs ‘Imnos Tού Δεiπvου 
σoύ (Tù dhipnu su) del Giovedì della Grande Settimana; la preghiera del Baoλε 
opaviε (Vasilèv urànie) si presenta come un canto dialogato, tra il celebrante, che 
inizia la prima strofa, e i fedeli cantori.
I canti liturgici della tradizione di Macchia albanese sono stati trascritti senza 
segnature temporali e divisioni in battute, anche se più volte sono stati aggiunti 
piccoli segni di andamento nel pentagramma per indicare la divisione delle frasi in 
base alla struttura musicale-testuale. Inoltre, vengono più volte utilizzati i segni di 
respirazione; i tempi di esecuzione dei canti, tutti gli abbellimenti, così come eseguiti 
dai singoli cantori o dal popolo, sono stati trascritti con la dovuta scrupolosità e per 
questo, come dalle registrazioni in elenco, poiché le esecuzioni di uno stesso canto 
non sono perfettamente identiche, sono state utilizzate più registrazioni per avere 
una trascrizione quanto più attendibile.
Uno dei tratti più significativi e caratteristici della tradizione musicale di Macchia 
Albanese può essere descritto come una “forma stilisticamente mista”, poiché 
consiste di frasi parzialmente sillabiche e parzialmente melismatiche.
Le melodie dei Salmi, come anche la Doxologhia, sono caratterizzate da formule 
(iniziale, mediale e finale) e rappresentano melodie embrionali che possono essere 
sviluppate secondo implicite regole tramandate dalla tradizione, consentendo così 
l’improvvisazione; la fase recitativa è caratterizzata in genere da un ritmo sostenuto 
in cui vengono scandite le parole greche secondo il ritmo dell’accentazione. 
Per alcuni dei canti esistono entrambi la forma solenne e feriale, es. Aλληλoúιa 
(Allilùia), ’Ayios, ‘Ayios, ‘Ayios (‘Aghios,’Aghios,’Aghios), mentre particolarmente 



63LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

interessanti, per il senso popolare che trasmettono nella ripetizione della stessa 
melodia per ciascuna delle frasi del testo, sono ‘Ayios, ayios, ayios (‘Aghios, 
àghios, àghios) in uso nella Liturgia di san Basilio, come anche l’Apolitikion ‘Otε 
οί ένδοξοι Μαθηταί (‘Ote i èndhoxi Mathitè) e il Cheruvikòs ‘Imnos Toύ Δείπvoυ 
σou (Tù dhipnu su) del Giovedì della Grande Settimana; la preghiera del Baouλε 
oύpave (Vasilèv urànie) si presenta come un canto dialogato, tra il celebrante, che 
inizia la prima strofa, e i fedeli cantori.
I canti liturgici della tradizione di Macchia albanese sono stati trascritti senza 
segnature temporali e divisioni in battute, anche se più volte sono stati aggiunti 
piccoli segni di andamento nel pentagramma per indicare la divisione delle frasi in 
base alla struttura musicale-testuale. Inoltre, vengono più volte utilizzati i segni di 
respirazione; i tempi di esecuzione dei canti, tutti gli abbellimenti, così come eseguiti 
dai singoli cantori o dal popolo, sono stati trascritti con la dovuta scrupolosità e per 
questo, come dalle registrazioni in elenco, poiché le esecuzioni di uno stesso canto 
non sono perfettamente identiche, sono state utilizzare più registrazioni per avere 
una trascrizione quanto più attendibile.
Spero che la trascrizione di questa prima raccolta di canti possa contribuire a 
rilevare l’importanza della tradizione musicale degli Arbëreshë di Calabria ed essere 
anche l’inizio di un progetto con lo scopo di raccogliere, trascrivere e soprattutto 
confrontare il repertorio musicale liturgico di tutti i paesi dell’Eparchia di Lungro, 
che ancora oggi è vivo perché tramandato oralmente, di cuore in cuore, o registrato 
in passato, per trarre le caratteristiche comuni e possibilmente risalire alle sue 
origini per un’identità da rivalutare e trasmettere.



64 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Note di chiusura

1	 Lettera del 29 luglio 1961, Archivio dei MMB, Copenhagen. La lettera citata in seguito è dello 
stesso archivio.

2	 G.B. Rennis, “Alla riscoperta dei canti italo-greci della Chiesa bizantina italo-albanese di 
Lungro”, in Lajme-Notizie, anno XVIII, n.3, settembre-dicembre 2006, p. 180: “Oggi è raro 
ascoltare nelle Chiese arbëreshe i canti liturgici tradizionali che, per due secoli, sono stati il 
suggello della fede degli italo-albanesi.

	 Diverse sono le cause di un tale abbandono, ad iniziare dalla chiusura del Collegio Corsini, diventato 
Istituto Statale. I futuri sacerdoti, infatti, dopo la fondazione della diocesi di Lungro (1919), furono 
avviati al seminario minore di Grottaferrata per poi passare al Pontificio Collegio Greco. Qui essi 
crescevano insieme ai compagni di origine greca e slava e si imbevevano anche della tradizione 
melurgica bizantina di tipo moderno, più accessibile alla sensibilità musicale dei fedeli. Le nuove 
generazioni di sacerdoti, a partire dagli anni ‘30 del secolo scorso, nell’inserirsi nelle parrocchie 
arbëreshe, diffusero, quindi, i canti neo-bizantini che attecchirono sempre più tra i fedeli.

	 Alcuni, però, vollero continuare a mantenere gli antichi canti, come Antonio Bellizzi, parroco di 
Macchia Albanese, il quale, pur introducendo i canti neo-bizantini, non trascurò quelli tradizionali, 
dando giusto riconoscimento al suo predecessore, Pietro A. Monaco, che insegnò a diverse 
generazioni l’antica tradizione melurgica, così come fecero Francesco Baffa, arciprete di San 
Demetrio Corone, Giuseppe Alessandrini, arciprete di San Benedetto Ullano, o Giovan Battista 
Tocci, arciprete di San Cosmo Albanese, e il suo successore, Ercole Lupinacci. Altri si limitarono 
a registrare, a conservare, ma nelle loro chiese non si ascoltò più il canto della tradizione”.

3	 A. Bellusci - R. Burigana, Centro studi per l’ecumenismo in Italia, Collana di studi e fonti per il 
dialogo, Storia dell’Eparchia di Lungro, Le comunità albanofone di rito bizantino in Calabria 
1439-1919, AGC Edizioni, Venezia 2019, Vol. l, pp. 48-55: “Clemente XII con la bolla Inter 
Multiplices fondava in San Benedetto Ullano il Collegio Greco per gli Albanesi delle Due Sicilie. 
... Nell’istituzione del Collegio fondamentale era la decisione di attribuire al presidente del 
Collegio anche la facoltà di ordinare i sacerdoti destinati a guidare la vita pastorale delle comunità 
albanesi; certo questa decisione costituiva un passo avanti sulla strada del recupero e della difesa 
del patrimonio liturgico e spirituale di queste comunità, ... nel 1735, una volta nominato vescovo 
ordinante e presidente del Collegio Corsini mons. Felice Samuele Rodotà (1691-1740), ... (questo 
divenne) un luogo dove le comunità albanesi della Calabria potessero coltivare la tradizione che 
avevano mantenuto in vita per secoli, nonostante i tentativi di latinizzazione che ne avevano eroso 
le dimensioni, soprattutto dopo la celebrazione del Concilio di Trento”.

4	 Cf. G. B. Rennis, ivi, p. 168.
5	 Traduzione di Renata Bianchi da G. Garofalo, “Intoduction: Father Bartolomeo Di Salvo and his 

transcriptions of the Byzantine Chants among the Albanians in Sicily” in Chants of the Byzantine 
Rite: The Italo-Albanian Tradition in Sicily, MMB, Subsidia V.1, Museum Tusculanum Press, 
Copenhagen 2015, p. XV: “..., since an orally transmitted tradition inevitably undergoes 
processes of variation and change according to internal dynamics. Secondly, developments may 
have been subjected to external influence, since, on the one hand, the Arbëreshë villages were 
geographically surrounded by communities following the Roman rite, and on the other hand, 
Greek monks and priests, mainly from the Peloponnese, Crete, Cyprus, and Epirus, continued to 
migrate to the Sicilian-Albanian villages also after the original period of diaspora”.

6	  G. Garofalo, ivi, p. XV.



65LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Carissimi,
le edizioni Paoline hanno stampato da pochissimo il nuovo lavoro di papàs Pasquale 
Ferraro, intitolato “Canti liturgici bizantini, trascrizioni della tradizione orale di 
Macchia Albanese”.
È una fedele e competente trascrizione dei canti liturgici bizantini in lingua greca, 
tramandati oralmente dalla vostra comunità di Macchia Albanese.
La presentazione del volume avviene oggi perciò in un contesto particolare, il suo 
contesto, perché quello che andiamo a ribadire attraverso la nostra riflessione qui 
trova la sua concretezza. La soddisfazione che insieme viviamo con gioia questa 
sera nel presentare in una pregevole veste editoriale i testi liturgici della tradizione 
bizantina è anche una forma per riconoscere che questi canti hanno un’anima la 
vostra, che racconta, come in una fiaba della vita, la tenacia e l’amore che la nostra 
gente ha nel conservare e manifestare con orgoglio il legame con la tradizione di 
vita ecclesiale, la fede vissuta che esprime una identità, che racconta la bella realtà 
arbereshe.
A voi protagonisti delle note trascritte da papàs Pasquale nel pentagramma musicale 
vogliamo da subito dire il nostro grazie, e, con voi, vogliamo condividere questi 
momenti che sono di gioia e di soddisfazione perché insieme, cantando oserei dire, 
mettiamo un punto fermo, un sostegno, al processo recupero di tutta quella ricchezza 
che ci identifica, e motiva il nostro essere portatori delle peculiarità orientali nel 
contesto in cui viviamo.
Da parte mia un grazie per l’invito a questa presentazione non solo a papàs Pasquale 
ma anche al Vescovo di Lungro, che sin dall’inizio, mi ha voluto coinvolgere 
nell’andamento di questo lavoro, da lui promosso e sostenuto.
Il nostro testo si colloca tra le iniziative che il vescovo segue sin nel suo lavoro 
pastorale in diocesi, che come ribadito da lui stesso nella introduzione al testo, 
“mirano a riscoprire e valorizzare il patrimonio culturale dell’Eparchia, affinché sia 
sempre più conosciuto e salvato dal rischio dell’oblio”. È molto apprezzato dunque 
il lavoro che presentiamo perché, per la sua parte è una ulteriore tessera che va ad 

Presentazione del volume
CANTI LITURGICI BIZANTINI

di Pasquale Ferraro
Intervento del Protopresbitero Nik Pace 

Macchia Albanese, 9 settembre 2023



66 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

arricchire il mosaico più grande non ancora pienamente ricomposto, delle belle 
realtà culturali degli Italo-albanesi.
Nel nostro caso il focus dell’attenzione è curioso ed intrigante perché il campo 
di ricerca e di riflessione è più specifico del solito: constatare, o avere conferma, 
come le nostre comunità arbereshe hanno grande attenzione per la musica, quella 
tradizionale in genere, ma ancor più per la musica bizantina ecclesiastica, e come 
attraverso di essa il popolo abbia saputo esternare il suo carattere più autentico ed 
incisivo.
Gli studi e le storie sugli arbresh riempiono tanti scaffali delle biblioteche ma, 
con un mirato intento linguistico: la lingua è un valido elemento identificativo per 
provare provenienza etnica, nel caso nostro essere di stirpe Illirica, albanese, greco, 
o greco-albanese, ma poco, o pochi studi seri si sono fatti sul particolare legame che 
gli Arberesh hanno con il loro Dio, “il Dio della loro religione”, così popolarmente 
ancora ci si esprime in merito all’appartenenza, di molti Arbresh, al rito bizantino. 
Non è difficile notare come la melodia del canto principale degli italo-albanesi alla 
Patria perduta, subisca un tono maestosamente grave quando si parla di ciò che gli 
arbresh sono riusciti a portare e a salvare fuggendo dall’Albania: la Fede. Zotin 
Krisht kemi me ne...o e bukura Morè…
Cristiani di tradizione Bizantini ed italo-Albanesi sono perciò gli aggettivi che si 
accompagnano solitamente per qualificare l’appartenenza e l’identità delle nostre 
comunità.
Papàs Sepa Ferrari, noto studioso dell’Eparchia di Lungro deceduto negli anni 90, 
in un articolo del 1978, pubblicato dalla rivista Oriente Cristiano, parte proprio 
dall’esaltazione di questa particolarità, il forte legame degli arbëresh con la “LORO 
religione” riguardo appunto al rito, perché in questo essi hanno saputo mantenere 
e tramandare melodie del canto liturgico che sono particolari, proprie, divenendo 
nei secoli depositari di una musica ecclesiastica che ha un proprium nella Paradosis 
greca, che andava a costituire, o costituisce, una parte non secondaria del loro 
patrimonio culturale.
Egli non esita ad affermare infatti nelle sue conclusioni all’articolo, che la musica 
presente sui territori dell’area albanofona delle colonie in Calabria, come in Sicilia 
sono di tradizione orientale “Ortodossa” Albanese portati in Italia con le emigrazioni 
del sec. XV e XVI.
Ma nello stesso articolo metteva in allerta le nuove generazioni sullo stato di salute 
di questa particolarità, perché, per motivi diversi, risulta molto trascurata, in molta 
parte dimenticata e quindi destinata a scomparire. Egli dice in alcune parti è la 
“trascuratezza” che fa regredire i legami con pedine così importanti della cultura, 
e in Calabria la mancanza di un centro di studi e di approfondimenti al riguardo, 



67LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

ha portato a forme di oblio 
di questo repertorio che 
invece viene ancora 
lodevolmente mantenuta 
in vita nelle comunità 
della Sicilia, con le quali 
si ha tanta somiglianza 
ma anche diversità, e 
dove tante iniziative erano 
state avviate, volte alla 
conservazione, invitando 
appunto, a promuovere un 
serio studio per il recupero 
e la valorizzazione dei 
canti religiosi popolari 
anche nell’eparchia di 
Lungro “perché sono cose 
che vanno tenute in piedi 
ad ogni costo”.
Trascrizione e studio 
sono le parole d’ordine 
per iniziare un’opera di 
recupero del canto religioso 
bizantino in Calabria.
Papàs Pasquale mettendo 
a disposizione l’esperienza 
maturata nei suoi studi 
musicali vuole fare proprio 
questo e da alcuni anni approfondisce aspetti della liturgia bizantina, riordinando 
“nel rigo musicale” tanta parte delle nostre melodie dei canti liturgici bizantini 
calabresi, partecipando il suo lavoro attraverso fortunate pubblicazioni.
Di lui vogliamo ricordare “H thia liturghia ke i megali evdomas”, nel 2012, “Idhu 
o ninfios”, dramma musicale per soli coro ed orchestra nel 2014, “Cristo è risorto” 
raccolta di mottetti a quattro voci miste su temi bizantini utili per l’animazione della 
liturgia di rito romano, del 2016, e su temi dei nostri canti bizantini “Cristo pietra 
angolare”, messa composta ed eseguita per la festa della dedicazione della Basilica 
Lateranense nel 2020.
Macchia Albanese è il suo punto di approdo per il recente studio: nell’area del 



68 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

circondario di S. Demetrio Corone, Macchia è il paese più piccolo della zona ma 
dove, come spesso succede, la maggior parte dei canti dell’antico repertorio greco-
bizantino sono stati conservati e dove, nel parroco Angelo Prestigiacomo (e del caro 
compianto papàs Gennaro Ferraro) e nei fedeli della parrocchia si è trovata tanta 
disponibilità per effettuare una registrazione completa di questi.
Si è voluta citare la disponibilità perché non sempre è stato scontato trovare tra le 
comunità interpellate l’accoglienza giusta per una ricerca così specifica, vi è ancora 
in esse, come uno zoccolo duro, una parte che è convinta che la forma migliore per 
proteggere i canti tradizionali è quella di “non condividerli troppo”.
È paradossale questo comportamento perché la ricchezza culturale di una tradizione 
è tale solo se condivisa, e nel caso della musica essa proprio nella esecuzione diventa 
documento e patrimonio. Papàs Ferraro lo dice chiaramente nella sua introduzione 
alle trascrizioni, sottolineando che la finalità del suo lavoro è anche quella di sfatare 
pregiudizi e promuovere la ricerca anche su collezioni registrate, in possesso di 
privati, “perché gli studiosi possano avere facile accesso, trascriverle, pubblicarle, 
e consegnarle così alla storia degli Arbëresh in Italia, arricchendo il loro bagaglio 
culturale conservato sapientemente dalle persone più semplici”.
Nelle frange della polemica sul privatizzare forme che necessitano di essere 
pubbliche per loro natura, quello che si è potuto maturare negli incontri con la gente 
è che in essi è nascosta tutta la carica positiva di una lotta per il mantenimento di 
una identità etnica e religiosa messa spesso in pericolo, (penso alla latinizzazione) 
e perché no, anche una forma di rivalsa nei confronti dei rappresentanti della chiesa 
locale per aver causato negli anni delle trasformazioni nel campo delle tradizioni 
musicali che invece erano assolutamente caratterizzanti della comunità stessa.
Negli incontri a cui ho partecipato sono emersi i racconti inediti di crescita della 
comunità intorno a queste antiche musiche, con i loro interpreti più attenti.
A Macchia, ad esempio, tutti sanno dell’insegnamento a diverse generazioni 
dell’antica tradizione melurgica dei papàs Antonio Bellizzi e Pietro Monaco e dei 
libretti redatti a mano da quest’ultimo in lingua greca e albanese, per insegnare i 
testi dei canti. (Il libro di papàs Ferraro riporta alcune foto di essi). A Santa Sofia 
è ancora famosa invece la specialità canora del sacrista Mindiu, che negli anni 
60 cantava a memoria, perché analfabeta, la gran parte del repertorio, di cui si 
conservano gelose registrazioni tra i suoi familiari. (Così si potrebbe fare un bel 
elenco di laici e sacerdoti a Lungro, (arc. Pietro Bavasso, a Frascineto il farmacista 
Domenico Braile, Agostino Giordano senior, a Plataci Carlo Brunetti).
Questi esempi ci ricordano che per la formazione liturgico-musicale dei papades 
che vi era in Calabria, prima a S. Benedetto Ullano e poi a S. Demetrio, nel 1733 e 
1794, la scuola laico-ecclesiastica dell’Istituto Corsini, che costituiva un coefficiente 



69LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

altissimo alla conservazione di tutte le tradizioni locali nonché l’affiatamento tra il 
clero e il laicato locale.
Con la sua chiusura iniziò il decadimento della sensibilità verso tali tradizioni 
essendo i nuovi sacerdoti formati nelle scuole romane (lontani dal territorio) e 
per questo portatori, poi, nell’attività liturgica parrocchiale di tutta una serie di 
rinnovamenti o novità musicali che si attenevano di più al modello comune scritto 
delle altre Chiese Orientali.
Sembra che del pericolo delle “trasformazioni musicali” nei paesi arbresh della 
Calabria si fosse accorto sin dall’inizio del secolo scorso il musicologo benedettino 
P. Ugo Gaisser, allora rettore del Collegio Greco di S. Atanasio in Roma.
Di lui si sa che scese da Roma in Calabria per trascrivere molti di essi, raccolta 
purtroppo andata perduta, rendendo però in molti articoli delle riviste dell’epoca 
diversi resoconti sull’origine e l’importanza di questi con l’intento di spronare tanti 
alla ricerca e lo studio.
Egli ravvisava nel repertorio orale da lui raccolto e trascritto “quell’Aria” bizantina 
che non andava sottovalutata, perché tipicamente orientale, e poteva essere un 
valido documento per un confronto con le musiche bizantine scritte e valutarne la 
loro stessa evoluzione, le varianti esistenti prima dell’omologazione con la riforma 
di Crisanto di Madito nel 1814.
Si occuparono dei canti ecclesiastici italo-albanesi della Calabria e della Sicilia 
anche (che vuol dire molto) i monaci di Grottaferrata, e negli anni 30-40 con p. 
Lorenzo Tardo e P. Gregorio Stassi che pubblicano nel bollettino della Badia i 
risultati delle loro ricerche che fecero testo presso cattedre musicologiche anche 
fuori Italia. Essi erano originari della Sicilia, uno di Contessa Entellina e l’altro 
Piana degli albanesi, ed è questo il motivo che fa dei canti siciliani il patrimonio 
di settore meglio conservato. All’interno di un laboratorio musicale creatosi 
in Abbazia, di cui fu il pianota p. Bartolomeo Di Salvo, (proseguito poi da altri 
cultori musicali come p. Nilo Somma) portarono la ricerca a livelli “scientifici” 
specialistici, stabilendo che i canti orali delle colonie Calabresi e Siciliane hanno 
tra loro diverse similitudini, basi comuni di esecuzione, e perciò una stessa origine 
(Albanese); poi sono di sicura importazione orientale bizantina per dei testi che 
quasi si identificano con quelli della tradizione bizantina scritta.
Non è la “Musica bizantina pura”, come si era anche ipotizzato, ma interessante in 
altrettanta misura.
Papa Sepa, che del circolo culturale ne aveva fatto parte, non esita ad affermare 
che “sin dal sec. XV sicuramente nell’Albania Ortodossa esisteva una tradizione 
musicale liturgica che non si identificava con la musica dotta bizantina, ma le due 
coesistevano l’una accanto all’altra: questa (quella scritta) proveniente dalle grandi 



70 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

scuole ed eseguibile da pochi specialisti, l’altra quella orale assai più diffusa nelle 
chiese più povere.
Il repertorio scritto e tramandato da grandi Chiese organizzate e vere scuole musicali 
hanno mantenuto costante il loro patrimonio mentre, le altre, trattandosi di aree 
diverse da quella iniziale, per l’emigrazione, ed essendo della tradizione soltanto 
orale e di aree a loro volta differenti, hanno naturalmente ricevuto l’influenza della 
musica popolare dell’Italia meridionale essendo vissuti li per 500 anni. La non 
professionalità nell’esecuzione e la trascuratezza ha fatto il resto ...
Oggi insieme, vogliamo dire che non stiamo al punto di raccogliere briciole, anzi 
siamo fiduciosi che con l’impegno di molti, e con una ricerca assidua si potrà fare 
molto di più.
Il prossimo lavoro da suggerire al nostro amico potrebbe essere quello di Francesco 
Giordano, che da alunno del collegio greco aveva costituito un quadernetto di 
sessantotto pagine che porta il titolo di ‘Gli otto Hχoι’ in uso nelle Calabrie secondo 
la tradizione del collegio di S. Adriano. Il manoscritto sappiamo che fa parte della 
nutrita biblioteca di Papàs Sepa Ferrari, sicuramente piccolo tesoro per altri studi 
del Ferraro sull’argomento.
Oppure recuperare delle registrazioni. Si sa della loro esistenza, e forse di chi 
gelosamente le custodisce nelle private biblioteche domestiche... una non molto 
vecchia, di cui ho diretta memoria, fu fatta negli anni settanta per una visita in 
Italia dall’Argentina di un nostro paesano emigrato bravo cantore, che ad Eianina 
per invito del parroco P. Emanuele Giordano, ripresentò la “Messa vecchia”. P. 
Emanuele in una conferenza a Frascineto per ricordare i contributi che con i suoi 
studi fece al mondo Arbëresh ci fece risentire alcuni brani, anche riportati nella 
raccolta Ymne liturgike bizantino Arbëreshe, trascriti con l’annotazione classica 
neumatica.
Sicuramente uno studium musicale eparchiale con valenza pastorale, tanto da 
migliorare e caratterizzare i cori in diocesi, potrebbe aprire altre strade: penso 
ai rapporti con la scuola bizantina albanese “Kukuzeli” di Durazzo, curata dalla 
Chiesa ortodossa Autocefalica che tanto interesse per le nostre tradizioni ha sempre 
dimostrato e di cui sono direttamente testimone.
E così ai grandi istituti con valenza internazionale come i Monumenta Musicae 
Bizantinae di Copenaghen e con la scuola della Prof.ssa Martano a Pavia che tanto 
aiuta p. Pasquale nella lettura e trascrizione di antichi testi melurgici nei codici 
Greci.
Avrei voluto continuare, ma concludo augurando a noi che ti stiamo vicini, Caro 
papàs Pasquale, di poter avere altri lavori tuoi su questi argomenti che ci fanno dire 
a te grazie: Rrofsh.



71LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Il giorno 9 settembre di questo anno, fortunatamente covid-esente, 2023, nel tepore 
del pomeriggio, poi felicemente protratto nella serata, S.E. il Vescovo Donato, 
coadiuvato con piena disponibilità e competenza dal Parroco, Papàs Angelo 
Prestigiacomo, ha invitato la Comunità diocesana, e non solo, a partecipare numerosa 
a Macchia Albanese alla presentazione dell’originalissima opera del caro e stimato 
amico Papàs Pasquale Ferraro, “CANTI  LITURGICI  bizantini”, Trascrizioni 
della tradizione orale di Macchia Albanese (Ediz. paoline - EDITORIALE 
AUDIOVISIVI).
È nota in tutta l’Eparchia la bella e sicura tradizione di canti liturgici (e pure 
paraliturgici) bizantini della Comunità parrocchiale “Santa Maria di Costantinopoli” 
di Macchia Albanese, l’antico e caratteristico insediamento arberesh nel territorio 
comunale di San Demetrio Corone (CS), che in retrocopertina dell’opera in 
questione si può ammirare in una luminosa inquadratura fotografica, accompagnata 
dalla poetica, orgogliosa, presentazione del suo figlio più illustre, il poeta Gerolamo 
De Rada:  
“Una piccola colonia epirotica di Calabria,
sita sopra un colle aprico d’incontro al mare Jonio”.
Nella piccola e sempre più preziosa Chiesa parrocchiale si sono dunque dati 
appuntamento numerosi, ed interessati, personaggi, più e meno noti ai fieri padroni 
di casa, accoglienti come sempre, sorridenti e soddisfatti per l’interesse suscitato nei 
loro confronti a tutti i livelli, di condivisione, di competenze, di curiosità, nonché di 
amicizia e vicinanza fraterna.
Il Vescovo Donato, che ha pure offerto la sua prefazione al volume, come 
significativamente citato in retrocopertina in quanto “riscoperta delle tradizioni … 
per salvarle dal rischio dell’oblio”, auspicando al contempo “uno studio continuo 
e lineare del repertorio musicale liturgico di tutti i paesi dell’Eparchia”, che 
all’unisono vuole continuare a cantare “la Gloria di Dio”, ha accolto con piena 
soddisfazione tutti i presenti, i numerosi sacerdoti, le autorità ed in particolare tutti 

Incontro  con  l’autore
Papàs Pasquale Ferraro

Macchia Albanese, 9 settembre 2023

Angela Castellano Marchianò



72 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

i fedeli della parrocchia, tra cui i membri del coro, emozionati, ma anche bene 
esercitati ad eseguire, intervallando la relazione prevista, i brani più significativi del 
loro tradizionale repertorio.
	 Protagonista indubbio della presentazione dell’opera è stato, con una 
completezza di informazione, ed una assoluta competenza in materia, che ha 
realmente incantato i partecipanti, il Protopapàs Nik Pace, Parroco della Chiesa 
di San Nicola di Mira in Lecce, mentre ha tratto subito qualche conclusione, 
dopo il suo più che esauriente intervento, anche Papàs Giuseppe Barrale, Rettore 
del Santuario dei Santi Cosma e Damiano in San Cosmo Albanese, ove pure la 
tradizione musicale liturgica ha tratti di originalità inconfondibile. 
Lasciando ora spazio alla loro viva voce, vogliamo soltanto ricordare che tutta 
Macchia si è prodigata, al termine di così eccezionale incontro, per offrire agli 
ospiti il meglio dei suoi squisiti prodotti dolciari, e non, a godimento del palato di 
tutti, e sempre … a Gloria di Dio.



73LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

L’attenzione rivolta dall’eparchia di Lungro alla tradizione canora è riscontrabile 
nella tutela giuridica accordata dal primo sinodo eparchiale Lungro: «Ogni 
parrocchia abbia cura di conservare e trasmettere le tradizioni proprie della 
chiesa italo-albanese, come i canti liturgici in musica tradizionale a cui bisogna 
aggiungere i canti popolari sacri. Non c’è paese che non abbia un repertorio di 
canti popolari paraliturgici i quali sono già una catechesi»1. Tale tutela, travalica i 
confini diocesani, difatti anche le disposizioni del secondo sinodo intereparchiale 
dedicano una specifica norma canonica: «Sia incoraggiata e rafforzata, e dove 
occorre ripristinata, la musica tradizionale come segno di un patrimonio proprio di 
identità non solo culturale, ma anche ecclesiale»2.
Tali norme potrebbero essere vane se non fossero effettivamente applicate. A tale 
scopo si colloca la decisione di mons. Donato Oliverio di curare la prefazione del 
libro di papàs Pasquale Ferraro: “Canti liturgici bizantini, Trascrizioni della 
tradizione orale di Macchia Albanese” e di tenerne la presentazione, sabato 9 
settembre 2023, nella chiesa parrocchiale di Macchia Albanese dedicata alla 
Madonna di Costantinopoli.
Il popolo intervenuto per assistere all’esplicazione dei contenuti del volume e del 
faticoso lavoro intercorso per realizzarlo era numeroso e proveniva anche da altre 
parrocchie.
Interveniva per primo il parroco di Macchia Albanese papàs Angelo Prestigiacomo.“I 
miei predecessori hanno fatto un buon lavoro conservando e custodendo la tradizione 
melurgica antica trasmettendola ai posteri in modo che arrivasse fino a noi oggi. 
Tutto eccellenza è dono e grazia e nulla avviene per caso. Per provvidenza Divina 
mi trovo inserito, da quasi una decina d’anni, in questa tradizione melurgica che 
non mi apparteneva e che ho imparato non solo a cantare, ma anche ad apprezzare. 
Saluto e ringrazio l’autore di questo libro don Pasquale perché se la tradizione 
musicale di Macchia fino ad oggi veniva trasmessa oralmente, d’ora in poi si può 
leggere scritta”.
Seguivano i saluti di Walter Castrovillari, assessore di S. Demetrio Corone: “Il libro 

Un libro per custodire
la tradizione canora 
di Macchia Albanese

Emanuele Rosanova



74 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

che viene presentato questa sera in questa bellissima chiesa di Macchia, contenente 
la fedele trascrizione dei canti liturgici bizantini della tradizione orale di Macchia 
Albanese, oltre che a rendere partecipe ed inorgoglire la nostra comunità locale 
sicuramente contribuirà alla conoscenza, alla divulgazione e alla conservazione di 
tutti i canti delle altre comunità arbёreshe”.
Mons. Donato Oliverio, prendeva la parola dopo gli indirizzi di saluto: “Nel volume 
sono stati raccolti e trascritte dopo un anno di registrazioni i canti religiosi con 
le melodie tradizionali di Macchia Albanese; alcuni canti tradizionali su sistema 
musicale moderno occidentale. Questo è un fatto affinché sempre più il popolo 
di Dio possa accedere meglio a queste melodie e non dimenticarle mai. Sono un 
patrimonio che per vicende più o meno note rischia, anche a causa del suo essere 
tramandato soltanto per via orale, rischia di scomparire per sempre. Lo studio di 
don Pasquale Ferraro s’inserisce in quel processo di riscoperta della tradizione, 
affinché essa sia sempre più conosciuta per salvarla dal rischio dell’oblio e perché si 
attivi uno studio continuo e lineare del repertorio musicale e liturgico di tutti i paesi 
dell’eparchia, che necessita di essere sempre più raccolto, trascritto e tramandato. 
Pertanto, speriamo tutti che don Pasquale continui questo lavoro anche su altri paesi 
e altre tradizionali musicali”.
Il protopresbitero Nik Pace, parroco della parrocchia S. Nicola di Myra in Lecce, 
nella sua prolusione, così si esprimeva: “La soddisfazione che insieme viviamo, 
con gioia, questa sera è nel presentare in una pregevole veste editoriale i testi 
liturgici la tradizione bizantina è anche una forma per riconoscere che questi canti 
hanno un’anima e quest’anima è famosa che racconta come una fiaba della vita, la 
tenacia e l’amore che la nostra gente ha nel conservare e manifestare con orgoglio 
il legame con la tradizione di vita ecclesiale, la fede vissuta che esprime identità e 
che racconta la bella realtà arbёreshe.
A Voi protagonisti delle note trascritte da papàs Pasquale Ferraro nel pentagramma 
musicale vogliamo da subito dire il nostro grazie e con voi vogliamo condividere 
questi momenti che sono di gioia e di soddisfazione perché insieme cantando, 
oserei dire, mettiamo un punto fermo, un sostegno al processo di recupero di tutta 
quella ricchezza che ci identifica e motiva il nostro essere portatori delle peculiarità 
orientali nel contesto latino in cui viviamo.
Il Pace nel continuare la sua relazione indicava alcuni conoscitori, nel passato del 
canto tradizionale: “A Macchia, ad esempio, tutti sanno dell’insegnamento a diverse 
generazioni dell’antica tradizione liturgica di Papàs Antonio Bellizzi, i libretti redatti 
a mano da quest’ultimo in lingua greca e albanese per insegnare i testi dei canti. 
Passando a Santa Sofia è ancora famosa invece la specialità canonica del sacrista 
Midiuc he negli anni ‘60 cantava a memoria, perché analfabeta, la gran parte del 



75LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

repertorio. A Lungro c’era l’arciprete Pietro Bavasso, a Frascineto il farmacista 
Domenico Braile, Agostino Giordano senior, a Plataci Carlo Brunetti”.
Ancora, il parroco di Lecce: “Sembra che del pericolo delle trasformazioni musicali 
nei paesi arbёreshё della Calabria si fosse accorto sin dall’inizio del secolo 
scorso il musicologo benedettino Hugo Gaisser allora rettore del collegio greco 
di Sant’Atanasio a Roma scrivendo molti articoli sulle riviste dell’epoca e diversi 
resoconti sull’origine e l’importanza con l’intento di spronare tanti alla ricerca e 
allo studio”.
Le conclusioni di papàs Pasquale Ferraro erano di natura tecnica: “Il repertorio 
riportato su questo testo non è tutto uguale. Diciamo che c’è una parte di questo 
repertorio che è in stile modale: fa parte di una tradizione più antica che è venuta 
da fuori. Non è possibile che possiamo averla come nostra perché noi siamo calati 
da secoli in una tradizione occidentale, per cui noi pensiamo in maniera ottonale. Ci 
sono delle regole ben precise su come si deve muovere una melodia. Non saremmo 
stati capaci di comporre nella struttura modale, invece c’è una parte di repertorio 
che è in stile modale”.
Papàs Giuseppe Barrale così interveniva: “La melurgia è un elemento essenziale 
per la vita liturgica nella tradizione orientale. Significativa è la presenza del canto 
liturgico tradizionale che nelle nostre comunità accompagna e scandisce l’anno 
liturgico bizantino. La musica tradizionale coinvolge e trasporta sensorialmente sia 
l’esecutore, che l’ascoltatore.
Conferma di quanto ho detto sin ora si riscontra nell’esecuzione tradizionale del 
tu dhipnu. Se ascoltiamo questo canto e chiudiamo gli occhi veniamo trasportati 
solennemente alla celebrazione della divina liturgia di San Basilio del Giovedi 
santo quando i cantori eseguono questo canto.
Mons. Oliverio nel concludere il suo intervento lanciava un invito: “in che modo 
questo sussidio, questa opera, potrà essere utile e utilizzata nei nostri vari contesti 
locali?
Si potrebbe dare una risposta affermando che sarà da sprone per convincere chi 
conserva registrazioni di canti liturgici tradizionali a volerli diffondere a beneficio 
dell’intera comunità eparchiale3.
Pronto a rispondere all’invito del vescovo di Lungro è papàs Giuseppe Barrale, 
parroco di S. Cosmo Albanese. Al termine del convegno chiese pubblicamente 
a papàs Pasquale di recarsi nella sua parrocchia per registrare e trascrivere in 
pentagramma la musica tradizionale di S. Cosmo Albanese4.



76 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Note di chiusura

1 	 Art. 91 delle dichiarazioni e decisioni della prima assemblea eparchiale di Lungro, in Eparchia di 
Lungro degli italo-albanesi dell’Italia continentale, Dichiarazioni e decisioni della 1ª Assemblea 
eparchiale 1995-1996, Lungro, 1997, p.58.

2 	 Art. 362 degli Orientamenti pastorali e norme canoniche del Secondo Sinodo Intereparchiale 
di Grottaferrata, in II Sinodo Intereparchiale, Eparchie di Lungro e di Piana degli Albanesi e 
monastero esarchico di S. M. di Grottaferrata, Comunione e annuncio dell’evangelo, orientamenti 
pastorali e norme canoniche, p.132, 2010.

3 	 Il Prof. Giovan Battista Rennis, direttore del coro polifonico della cattedrale di Lungro, forniva 
la sua disponibilità a trascrivere i canti tradizionali in un saggio a sua firma in Eparchia di 
Lungro, La Luce dell’Oriente, “Alla riscoperta dei canti Italo-Greci della chiesa bizantina italo-
albanese di Lungro, l’area ecclesiale italo-albanese”, inserto Lajme-Notizie 1-2006, p. 181.

4	 Ancora oggi -2023- durante il novenario in preparazione alla festa dei santi patroni e la divina 
liturgia pontificale del 27 settembre nel santuario dei santi Cosma e Damiano, in San Cosmo 
Albanese i fedeli cantano la messa tradizionale, accompagnata dalle note dell’harmonium, sotto 
la guida di Papàs Giovanni Cassiano.



77LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA



78 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

La bontà del Signore ci ha concesso la grazia di partecipare quest’anno qui a San Sosti 
ai festeggiamenti di Maria SS.ma del Pettoruto, un Santuario particolarmente caro a noi 
arbereshe perché di derivazione bizantino-basiliana e luogo di pellegrinaggio in cui le 
nostre popolazioni albanesi si insediarono, sin dai tempi della loro venuta in Calabria.
Abbiamo così la possibilità di professare insieme la nostra fede: lodare il Signore 
Dio per le meraviglie che ha operato in Maria SS.ma nostra Signora Madre di Dio, 
Avvocata e difesa inespugnabile, fonte di misericordia e rifugio per il mondo. Ogni 
nostro cantico di lode risulta inadeguato alla grandezza di Maria SS.ma. Eppure la 
contemplazione della sua immagine guida tutti alla conoscenza di Dio e rischiara 
con il suo splendore le menti.
Cari fratelli e sorelle il Signore illumini tutti quanti noi e ci conceda benedizioni 
abbondanti.
Oggi vogliamo dire a Maria SS.ma il nostro filiale affetto, vogliamo dire a Maria 
SS.ma: volgi, o Madre, a noi i tuoi occhi misericordiosi; volgili sui piccoli e sugli 
anziani, sui giovani, sulle famiglie, sugli smarriti, sui lontani, sugli ammalati, sulle 
autorità, su questa Chiesa.
Donaci un cuore sereno e forte, una speranza solida, una fede che vinca ogni 
difficoltà. Donaci di conoscere e vivere di Gesù Cristo, Tuo Figlio, imitando sempre 
di più Te, o Maria SS.ma del Pettoruto, Piena di Grazia.
Saluto S.E.R. Mons. Stefano REGA, vescovo di San Marco Argentano-Scalea, Don 
Ciro, Rettore di questo Santuario che ha voluto significare questa giornata con la 
nostra partecipazione, di noi italo-albanesi dell’Eparchia di Lungro di rito greco. La 
Chiesa italo-albanese, all’interno della Chiesa italiana è riuscita ad incarnare in una 
particolare cultura, quella albanese, la tradizione bizantina.
Celebriamo quest’oggi la Divina Liturgia di S. Giovanni celebra, loda e ringrazia 
il Signore ogni giorno nella lingua greca e albanese, un fatto di grande valore 
spirituale, storico ed ecumenico.

Pellegrinaggio 
dell’Eparchia di Lungro

al Santuario Basilica
Santa Maria del Pettoruto

San Sosti, 10 settembre 2023



79LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Rivolgo un deferente saluto a tutti voi fedeli provenienti da ogni parte della Calabria, 
saluto i sacerdoti presenti.
In questa antica e suggestiva icona la Vergine Santissima regge e mostra il Suo 
Figlio, lo indica a noi: è come se indicasse che speranza nostra certa è il Signore 
Gesù e che tutte le cose stanno in piedi se nel cuore della nostra vita, c’è Gesù. 
Quando nelle nostre zone fioriva il rito greco, la Madonna Madre di Dio veniva 
spesso venerata con il titolo di Odigitria. È un titolo particolarmente bello, Odigitria 
vuol dire “colei che indica la strada”. Ed è proprio Lei, Maria SS.ma che ci indica 
la strada, perché ci mostra Gesù e ci dona Gesù.
La fede della Madonna deve essere un costante punto di riferimento per noi perché 
cresca la nostra fede nella disponibilità alla voce del Signore.
Se vogliamo che la Madonna sia Madre del nostro cammino abbiamo bisogno di 
ritrovarci nell’ autenticità della fede.
Mostraci Gesù, vogliamo gridare oggi a Maria SS.ma del Pettoruto. La Madonna 
ci fa capire che Gesù è in mezzo a noi. Lui il Vivente, il Redentore del mondo, 
l’unico che può dare senso alla nostra esistenza. Lasciamoci guidare da Maria 
per incontrare Gesù nella Parola e nell’Eucaristia che possa davvero diventare il 



80 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

banchetto della famiglia di Dio, e poter gustare e vedere quanto è buono il Signore e 
saper accettare il mistero della Croce non con passiva rassegnazione ma come la più 
alta espressione dell’amore, sforzandoci di vivere ogni giorno al servizio dei fratelli 
attraverso la più fattiva solidarietà per costruire la civiltà dell’amore. 
Ringraziamo perciò Dio di questa bellissima giornata, consapevoli che Maria è in 
mezzo a noi, segno di consolazione e di sicura speranza.



81LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

La comunità parrocchiale 
di San Cosmo Albanese, 
riunita attorno al suo vescovo 
Mons. Donato Oliverio 
per la celebrazione della 
divina liturgia, nel santuario 
diocesano dei santi anargiri 
Cosma e Damiano in occasione 
della festa patronale, assisteva 
con gioia alla nomina a 
parroco della parrocchia Santi 
Pietro e Paolo di San Cosmo 
Albanese di papàs Giuseppe 
Barrale, rettore del Santuario 
e amministratore parrocchiale 
della parrocchia. 
Al termine della grande 
doxologia, il segretario del 
vescovo di Lungro, papàs 
Sergio Straface leggeva il 
decreto di nomina; a seguire 
papàs Giuseppe, postosi di 
fronte al vescovo, recitava il 
credo. 
Presenti a questo evento i 
parrocchiani di san Cosmo, i 
pellegrini, numerosi sacerdoti 
e con grande sorpresa anche 
l’arcivescovo di Rossano-

Festa dei Santi Cosma e Damiano Anagiri
e nomina del Parroco 

Papàs Giuseppe Barrale
26 Settembre 2023

Emanuele Rosanova



82 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Cariati, mons. Maurizio Aloise.
Papàs Giuseppe dopo aver porto gli indirizzi di saluto al vescovo di Lungro, 
all’arcivescovo di Rossano, ai confratelli e ai fedeli si rivolgeva a mons. Oliverio: 
“Eccellenza reverendissima, la ringrazio per la fiducia conferitami in questi 
anni. La sua presenza in mezzo a noi, in occasione della festa patronale e del 
conferimento della nomina a parroco, nel santuario diocesano dei santi anargiri 
Cosma e Damiano, riempie di gioia il popolo di Dio qui presente ed è segno della 
sua vicinanza paterna. La festa dei santi medici è diocesana, così come il santuario. 
Raduna i pellegrini dell’eparchia tutta che giungono in questo santuario diocesano 
per chiedere l’intercessione dei santi e rendere grazie al Signore Dio, medico delle 
anime e dei corpi”.
All’omelia Mons. Donato Oliverio affidava tre raccomandazioni al neo-parroco: 
“la cura dei giovani che sono il presente e il futuro della comunità, è il campo 
più difficile, ma il lavoro pastorale con i giovani porta con sé tante gioie e tante 
soddisfazioni. 
Caro Padre, fai gustare ai tuoi giovani quanto è bello e soave vivere con il signore 
Gesù Cristo. Inoltre, è importante la diffusione della sacra scrittura. Non dimenticare 
che l’omelia è essenziale per la formazione dei fedeli, così come gli incontri di 
catechesi degli adulti e dei ragazzi.
Caro Padre Giuseppe ti chiedo di stare molto con la gente; il popolo che ti è stato 
affidato, di dare loro tempo adeguato per le confessioni. Un buon pastore è il pastore 
che vive soprattutto di relazioni e che dedica il suo tempo alle persone. Le incontra 
per prendersi cura di loro, del loro essere figli”.
A Papàs Giuseppe, distintosi in questi sette anni per il rinnovamento iconografico della 
chiesa parrocchiale dei santi Pietro e Paolo, dotandola di una nuova tinteggiatura, 
icone, suppellettili e pitture parietali, per la costituzione della Fondazione Onlus 
Santi Anargiri, dell’organizzazione e svolgimento del corso parrocchiale per 
l’insegnamento della lingua arbёreshe, giunga l’augurio di un fervido apostolato al 
servizio delle anime a lui affidate a San Cosmo Albanese.



83LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

“Maria ci insegna a pregare, a fare della nostra preghiera un atto d’amore per Dio e 
di carità fraterna. Pregando con Maria, il nostro cuore accoglie coloro che soffrono. 
Come potrebbe la nostra vita non esserne, di conseguenza, trasformata? Perché 
il nostro essere e la nostra vita tutta intera non dovrebbero diventare luoghi di 
ospitalità per il nostro prossimo? Lourdes è un luogo di luce, perché è un luogo di 
comunione, di speranza e di conversione”.
Le parole pronunciate da papa Benedetto XVI, in occasione del suo viaggio 
apostolico a Lourdes, costituiscono il lascito per ogni pellegrino che visita il luogo 
in cui la Madre di Dio apparve a Bernadette.
Fortemente voluto, organizzato e realizzato dal parroco di Ejanina Zoti Vincenzo 
Carlomagno il pellegrinaggio a Lourdes è stato caratterizzato anche dalla presenza 
di Zoti Remo Mosneag, parroco di Civita e da alcuni suoi parrocchiani.

Segue una breve cronaca del pellegrinaggio 23-27 ottobre 2023.
Lunedì 23 ottobre
A seguito di due ore di volo da Roma Fiumicino arrivavamo all’aeroporto di 
Lourdes. Qui tramite pullman giungevamo in albergo, a seguire sistemazione nelle 
camere e cena.
Martedì 24 ottobre
Alle ore 8:30 noi pellegrini partecipavamo alla santa messa, officiata in rito romano, 
nella cripta situata tra la basilica superiore e la basilica del rosario, concelebrata 
da don Savino, responsabile dell’opera romana pellegrinaggi, assieme a Padre 
Vincenzo e Padre Remo. All’omelia il parroco di Ejanina così si esprimeva: 
“Carissimi pellegrini giunti con grande fede in questo luogo sacro e santo, dove la 
madre di Dio è apparsa l’11 febbraio 1858 a Bernadette, contempliamo all’unisono 
la Vergine Santa. Maria in questa terra dove noi viviamo è come un fiore che 
racchiude tutte le bellezze della creazione e ancora oggi continua a parlarci. Maria 
che è la prima pietra di una storia nuova perché rimanda all’origine di colui che 
ha creato per noi ogni cosa. Cari amici, ancora oggi Dio Padre, tramite Maria, 

“Santissima Madre di Dio salvaci”
Pellegrini a Lourdes

23-27 ottobre 2023

Emanuele Rosanova



84 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

cerca cuori disposti a credere in lui. Continua a cercare alleati capaci di credere, di 
sentirsi parte del suo popolo. Dio ha ancora sete di entrare nei cuori degli uomini. 
Sentiamoci disposti a cercare Dio, sentiamoci disposti a credere in lui. Amin”
A seguire la via crucis delle Espélugues, in un paesaggio caratterizzato da salite 
e discese impegnative. Le sue stazioni contano 115 statue a grandezza d’uomo, 
realizzate in ghisa patinata.
Per quindici stazioni, due pellegrini a rotazione, si alternavano nella lettura 
delle meditazioni tratte dall’opuscolo fornitoci dall’opera romana pellegrinaggi. 
Nicolas, il figlio di P. Remo, unico bambino tra i pellegrini, era il primo a portare 
la croce; mentre suor Ermanna, delle suore compassionevoli, l’ultima. Concluso il 
cammino della croce Zoti Vincenzo invitava i presenti a baciare la croce e intonava 
l’apolytikion della festa del 14 settembre.
Un bambino che inizia il percorso è segno della vitalità della fede cristiana e la sua 
conclusione con una religiosa è ringraziamento per coloro che vivono la propria 
vocazione nella preghiera.
Mercoledì 25 ottobre
Alle ore 9:00 prendevamo posto nella basilica sotterranea S. Pio X - consacrata dal 
card. Pacelli, poi papa Giovanni XXIII - e partecipavamo alla S.Messa internazionale 
- che raduna i pellegrini di ogni nazione - presieduta da don Jean-Xavier Salefarn, 
vicerettore del santuario di Lourdes. 
Al pomeriggio visitavamo i luoghi di Bernadette e la chiesa in cui è custodito il 
fonte ove ella ricevette il battesimo. Qui Zoti Vincenzo, intonava l’apolytikion 
della festa della teofania e benediva tutti con l’acqua santa custodita nel fonte. 
Successivamente ci recavamo alla grotta delle apparizioni, dove donavamo un cero 
con l’iscrizione “Madre di Dio Tutta Santa - Salvaci”.
Alle ore 18:00 iniziava la recita del rosario, in cui ci alternavamo ai cinque sacerdoti 
presenti, tra cui Zoti Vincenzo e Zoti Remo. Come per magia noi pellegrini arbёreshё, 
entravamo nelle case di migliaia di persone grazie alle telecamere di tv 2000.
La sera, invece, la fiaccolata auxflambaux. Qui in un silenzio assordante, interrotto 
unicamente dalla recita del rosario e dai canti, la processione mariana, illuminata 
dalle candele di tutti i partecipanti, si snodava lungo l’esplanade. Sembrava che 
tutti fossimo come le cinque vergini sagge della parabola lucana: desiderosi di 
incontrare lo sposo.
Giovedì 26 ottobre
Alle ore 8:00 la concelebrazione eucaristica presso la grotta delle apparizioni. Qui, 
vedere l’alba illuminare le pareti della grotta evocava nei presenti una sensazione 
magnifica; di pace.
A seguire ci si recava presso le piscine. Ai presenti era concesso di lavarsi le mani, 



85LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

il volto e bere dell’acqua. Gesti eseguiti, da Bernadette, su indicazione della Madre 
di Dio, in occasione dell’apparizione.
L’adorazione eucaristica al pomeriggio - momento nuovo per molti pellegrini 
arbёreshё perché non rientra tra le funzioni liturgiche del rito bizantino-greco - 
favoriva il raccoglimento interiore.
Venerdì 27 ottobre
Partenza alle 8:00 dall’albergo, in pullman, con destinazione l’aeroporto di Lourdes. 
Qui il volo diretto per Roma-Fiumicino. Durante il viaggio di ritorno verso casa, 
in pullman, tutti noi pellegrini esprimevamo le sensazioni vissute in questi cinque 
intensi giorni.
Conclusioni
Come affermava Zoti Vincenzo nell’omelia del martedì questo pellegrinaggio deve 
lasciarci abbondanti frutti spirituali: in particolare l’apertura dei cuori a Dio, il 
ringraziamento al Signore e il totale affidamento nei suoi confronti.
La benedizione con l’acqua santa e i giorni di preghiera sono indicative 
dell’importanza dei sacramenti e delle orazioni nella vita di ogni cristiano. 
L’aver condiviso i pasti, la preghiera e la fraternità vissuta nei cinque giorni è 
sinonimo di comunità cristiana. Una comunità che vive assieme e che non si limita 
ad un’ora settimanale.
Il ringraziamento è duplice nei confronti di Zoti Vincenzo per aver pensato, 
organizzato e portato a compimento anche questo pellegrinaggio, dopo quelli a 
Pompei, Bari e Paola e nei confronti di Padre Remo per aver portato con sé un 
notevole gruppo di parrocchiani e per la sua umiltà.



86 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

“È mia intenzione visitare tutte le parrocchie per consegnare il testo 
della Divina Liturgia di S. Giovanni Crisostomo a tutti i fedeli della 
nostra eparchia. In occasione della consegna in ciascuna parrocchia dei 
volumi, di volta in volta, approfondirò ai partecipanti un aspetto della 
Divina Liturgia. Inizia così un periodo di preghiera e di formazione per 
il popolo di Dio”.
Con queste parole Mons. Donato Oliverio annunciava al popolo 
diocesano di Lungro l’intenzione di consegnare la nuova versione 
editoriale della Divina Liturgia. Difatti, della precedente stampata da 
Mons. Lupinacci non rimaneva alcuna copia. Di qui, la decisione di 
affidare alla commissione liturgica diocesana l’elaborazione di un nuovo 
libro a uso dei fedeli e che consentisse loro di poter seguire attivamente 
la celebrazione eucaristica.
Sabato 4 Novembre 2023, presso il Santuario diocesano dei Santi 
Cosma e Damiano, in occasione del Novenario dei Santi Medici, per 
la tradizionale festa di novembre il Parroco Papàs Giuseppe Barrale e 
l’intera comunità Parrocchiale hanno accolto con gioia la presenza di 
Mons. Donato Oliverio.
Al termine della novena il pastore lungrese, come un professore di 
liturgia che illustra agli studenti la storia della liturgia, le sue evoluzioni 
e la sua importanza, seduto al centro del santuario illuminava, da buon 

Il vescovo Donato consegna
i nuovi testi della Divina Liturgia
ai fedeli di San Cosmo Albanese

San Cosmo, 4 novembre 2023

Emanuele Rosanova



87LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

pedagogo, il popolo di San Cosmo Albanese rendendo note le varie 
fasi della divina liturgia e la tutela giuridica a essa assegnata dal sinodo 
eparchiale e dal sinodo intereparchiale.
Il vescovo ribadiva l’importanza delle lingue liturgiche greco e arbёresh 
e di non celebrare in italiano. Infatti, le disposizioni del secondo 
sinodo di Grottaferrata prevedono che l’italiano sia adottato solo nelle 
parrocchie italofone.
Ancora, mons. Donato esprimeva un vivo ringraziamento nei confronti 
di tutti coloro che firmano per la destinazione dell’8X1000 alla Chiesa 
Cattolica. Infatti, la stampa dei testi è stata possibile grazie al sistema di 
distribuzione dei fondi per le esigenze di culto.
Infine, si complimentava con la comunità di San Cosmo Albanese per 
la conservazione del canto liturgico tradizionale; in particolare per 
l’esecuzione della grande doxologia.
A conclusione della sua lectio seguiva la distribuzione dei nuovi volumi.
I testi in copertina riportano l’icona di Cristo sommo sacerdote, presente 
nella chiesa cattedrale di Lungro e in IV di copertina l’icona di San 
Giovanni Crisostomo, presente nella chiesa a lui dedicata a Firmo. A 
differenza della precedente versione in tre colonne in greco, arbёresh e 
italiano, la nuova versione è divisa in due colonne e in due parti: greco-
italiano; arbёresh-italiano.



88 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA



89LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Anche l’anno passato 2023 si è svolto il consueto campo invernale giovanile per 
tutti i ragazzi della nostra Eparchia di Lungro. I ragazzi provenienti dalle diverse 
comunità Arbëresh hanno potuto passare tre giorni ricchi di attività presso la località 
di Camigliatello Silano. 
La partenza è stata stabilita per il giorno 27 dicembre al mattino, così da poter 
arrivare a Camigliatello e depositare i nostri bagagli in hotel. Subito dopo 
assieme a P. Giampiero responsabile della PG diocesana e a P. Francesco storico 
accompagnatore, ci siamo diretti verso il centro per una passeggiata utile a rompere 
il ghiaccio tra noi giovani provenienti da diverse parrocchie. Rientrati in hotel 
abbiamo pranzato e di seguito ci siamo sistemati nelle camere. 
Nel pomeriggio, dopo un primo momento di presentazione e conoscenza, guidati 
da P. Giampiero abbiamo meditato le parole del Vangelo e dell’Epistola che 
abbiamo ascoltate in chiesa la notte di Natale. Da questa meditazione è emerso 
ciò che è lo scopo di questi due brani è centralizzare la Regalità di Cristo, colui 
che viene nel mondo è effettivamente il Messia annunciato dalle Scritture. Inoltre 
dalla meditazione del brano evangelico, in modo particolare attraverso l’analisi dei 
personaggi, è emerso che questi possono incarnare aspetti delle nostre personalità 
che molto spesso sottovalutiamo: Erode corrisponde al nostro io che se usato in 
larga misura tende ad oscurare in noi la visione dell’altro facendoci credere che 
possiamo e siamo tutto per noi stessi, sminuendo la figura di Dio del quale possiamo 
fare a meno nelle nostre vite; la stella rappresenta la guida dei magi, ma nella nostra 
vita quotidiana deve rappresentare la nostra guida, difatti siamo circondati da stelle 
guida come ad esempio i nostri genitori, i nostri amici, i nostri nonni e perché no, 
anche i Santi e la Vergine Santissima che hanno come scopo quello di portarci 
sempre sulla via della salvezza, verso il Bambino che per noi è nato in quella grotta 
di Betlemme. Una volta terminato l’incontro siamo risaliti nelle camere dove dopo 
esserci riposati un pò ci siamo preparati per la cena. Dopo la cena, il momento 
della convivialità: per le vie di Camigliatello ci siamo scambiati idee, opinioni, 
prospettive, scherzando ed approfondendo le nostre relazioni.

Campo invernale 2023
“Siate Lieti nella Speranza”

Camigliatello, 27-28-29 dicembre 2023

Samuele Fabbricatore



90 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Il mattino seguente, sveglia per la colazione, subito dopo colazione altro incontro di 
meditazione, questa volta sulla tematica principale del campo invernale ripresa dalle 
parole della Lettera di Paolo ai Romani: “SIATE LIETI NELLA SPERANZA”. 
Attraverso questa esortazione di San Paolo abbiamo riflettuto su cosa sia per noi 
la felicità costante che non ha mai fine; ognuno di noi ha dato la propria visione di 
felicità. P. Giampiero, con la sua meditazione ci ha fatto intendere che il sentirsi 
amati provoca in noi sicurezza, certezza. Sentendoci amati dai genitori, dai parenti e 
dagli amici noi ci sentiamo protetti, sentiamo che qualunque cosa accada comunque 
abbiamo un porto dove approdare. Quando la certezza viene meno, è li che nasce 
l’infelicità. Esiste però un porto sicuro, una persona che non ci delude, che non ci 
lascia, che non ci tradisce che resta lì ad aspettarci nonostante qualche volta noi ci 
dimentichiamo di lui: Gesù! Senza di Lui infatti ci si sente persi e anche quando 
qualcosa va male abbiamo sempre la speranza che lui possa aiutarci a superare 
qualsiasi avversità; da qui appunto “SIATE LIETI NELLA SPERANZA”, in quella 
speranza che lega a Lui ma che soprattutto attraverso di Lui ci lega ai nostri fratelli. 
Per l’ora di pranzo è arrivato il nostro Vescovo Mons. Donato Oliverio che ci ha 
salutati e ci ha dato la sua benedizione prima di sedersi a tavola e pranzare assieme 
a noi. Nel pomeriggio si è dato spazio alle confessioni e celebrazione della Divina 
Liturgia in lingua greca e arbereshe. Una celebrazione veramente partecipata e 
animata da tutti i ragazzi nella quale abbiamo veramente incontrato il datore della 



91LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

nostra felicità. Finita la Divina Liturgia si è tenuto un incontro con il Vescovo il 
quale ci ha parlato dell’importanza dell’essere cristiani e di partecipare alla Divina 
Liturgia ed a tutte le attività delle nostre parrocchie. Durante questo incontro il 
Vescovo Donato ci ha consegnato anche dei libri interattivi nel quale viene spiegato 
tutto il messaggio di Gesù e le parti salienti della Liturgia. Dopo cena abbiamo 
salutato il nostro Vescovo e successivamente siamo usciti per passare ancora del 
tempo tra noi e consumare qualche calda bevanda. Il mattino seguente dopo aver 
fatto colazione e ritirato il pranzo a sacco siamo partiti verso i percorsi, abbiamo 
potuto scegliere tra una passeggiata a cavallo sulle montagne Silane oppure un giro 
in quad, una vera e propria mattinata all’insegna del divertimento. Finiti i percorsi 
ci siamo diretti verso la funivia e una volta saliti sul belvedere abbiamo consumato 
il pranzo, scherzato, giocato, riposato godendoci il meraviglioso panorama della 
Sila. Ritornati sul pullman ci siamo avviati verso il Parco Nazionale Della Sila dove 
abbiamo visitato i recinti faunistici e successivamente siamo ripartiti per ritornare 
nei nostri rispettivi paesi.
Dal mio punto di vista è stata un’esperienza meravigliosa, nella quale ho potuto 
fare nuove amicizie, partecipare alle iniziative della diocesi insieme ad altri ragazzi, 
riscoprire me stesso e scoprire l’altro, così diversi ma nello stesso tempo così simili. 
Penso che questi incontri debbano servire a farci crescere e a farci maturare nella 
fede facendoci prendere consapevolezza che Cristo è risorto e vive insieme a noi, 
vive in ciascuno di noi, vive con ciascuno di noi e che avvolte basta solamente stare 
attenti per capire che Egli c’è. Per questo penso che esperienze del genere debbano 
essere proposte più spesso, perché il mondo tende a sviarci e ad allontanarci dalla 
vera felicità, ma se ci concentriamo possiamo capire che tutto il bello è già in noi. 



92 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Premessa
“Negli inizi del vostro Istituto ci sono tutte le dimensioni della vita religiosa e il 
percorso singolare del vostro carisma: la relazione profonda con il Signore, Sposo 
e Maestro, l’obbedienza e il senso dell’essere nella Chiesa, il servizio ai piccoli e ai 
poveri, l’apertura missionaria, la perseveranza nelle difficoltà, persino il carcere 
in Albania, la passione per l’unità dei figli di Dio divisi tra loro”1.
Il Card. Leonardo Sandri, allora prefetto del dicastero per le chiese orientali, così si 
esprimeva all’omelia della divina liturgia di ringraziamento per il centenario della 
fondazione delle suore basiliane. Cento anni fa aveva inizio la storia delle suore 
basiliane nata per volontà di padre Nilo Borgia di Piana degli Albanesi, monaco 
basiliano a Grottaferrata e delle sorelle Elena e Agnese Raparelli, le prime consacrate 
della congregazione religiosa. Esse iniziarono la vita monastica a Mezzojuso, presso 
la chiesa del ss. Crocifisso, prendendo i nomi di suor Macrina e di suor Eumelia.
In questo articolo voglio soffermarmi sulla presenza delle suore basiliane nella 
comunità di San Cosmo Albanese riportando i cenni biografici, tratti dall’opera 
di recente pubblicazione: “Nella casa del Padre, I e II volume”, delle religiose che 
hanno svolto il loro apostolato in questo piccolo paese dell’Eparchia di Lungro. 
Ringrazio suor Geltrude, madre superiora di San Cosmo Albanese, per avermi 
concesso la lettura del libro “Nella Casa del Padre” tramite il quale ho potuto 
realizzare il presente saggio. 

L’apertura della casa e dell’asilo a San Cosmo Albanese
«Finalmente anche questo paese ha potuto avere la fortuna di avere un asilo con 
le suore che sono venute qui il mattino della vigilia dell’Immacolata, 7 dicembre, 
accolte trionfalmente da tutto il popolo. Speriamo che tutto vada di bene in meglio 
poiché il popolo è generoso. La generosa benefattrice che ha provveduto il corredo 
delle suore dell’asilo è la signorina Lucrezia Palazzo, la quale è animata dai più 
grandiosi propositi»2.
Con queste parole di papàs Giovan Battista Tocci, parroco di S. Cosmo Albanese, 
riportate nel bollettino ecclesiastico dell’Eparchia di Lungro abbiamo notizia 
dell’inizio dell’apostolato delle suore basiliane nella comunità di San Cosmo 
Albanese il 7 dicembre 1949. 
Il vescovo di Lungro, Mons. Mele si recò di persona, nel 1950, nella comunità di 
San Cosmo Albanese per far visita alle suore. Leggiamo nell’organo d’informazione 
ufficiale della diocesi: «Il vescovo il 14 Marzo si recò a San Cosmo Albanese e visitò 

Le suore basiliane 
nella comunità di San Cosmo Albanese

Emanuele Rosanova



93LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

il nuovo asilo affidato alle benemerite suore basiliane, piccolo ma ben restaurato, 
rinnovo le sue lodi per la benefattrice signorina Palazzo, auguro che presto possa 
essere l’edificio più vasto, e constato con grande letizia che l’asilo, oltre che dei 
bambini, è divenuto un centro di aggregazione della maggior parte delle giovani e 
delle fanciulle del paese»3.

Cenni biografici delle suore basiliane originarie di S. Cosmo Albanese o che 
hanno svolto la loro missione nella comunità strigariota

Suor Filippa Busa (1910-1945)
La novizia suor Filippa Busa nacque a San Cosmo Albanese il 18 dicembre 1910 ed 
entrò nell’istituto il 24 Aprile 1933.
A causa della gracile salute fu rimandata in famiglia per curarsi; ristabilitasi ritornò 
in istituto per consacrarsi al Signore per tutta la vita. Inviata in Albania aiutò le 
consorelle che operavano in quella missione e al suo rientro in Italia fu ammessa 
al noviziato. Qui le sue condizioni di salute si aggravarono nuovamente e prossima 
alla morte chiese ed emise i voti religiosi4.

Suor Antonietta Montalto (1914-1982)
Nacque a San Cosmo Albanese il 5 gennaio del 1914. All’età di 18 anni entrò 
nelle suore basiliane dove compì il noviziato. Emise la professione religiosa il 2 
Febbraio 1937. I superiori la inviarono subito in diverse case della congregazione 



94 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

per svolgere catechesi, visita agli ammalati e ricamo nei laboratori. Nel 1939 come 
missionaria in Albania prestò il suo servizio all’ospedale civile di Argirocastro e in 
quello militare di Krasta. Per sette anni svolse il suo amorevole servizio a favore dei 
militari feriti e ammalati apprendendo praticamente la professione infermieristica.
Durante i bombardamenti del secondo conflitto mondiale, così come testimoniato 
dal gen. Francesco Pellegrini: “suor Antonietta non andava nel rifugio se prima non 
aveva messo in salvo i malati”.
Rientrata in Italia nel 1946, a causa del regime comunista albanese, continuò la sua 
attività infermieristica nell’ospedale di Palazzo Adriano e alla annessa piccola casa 
di riposo. Ancora oggi è vivo il suo ricordo nella popolazione di Palazzo Adriano5.

Suor Leonia Stecca (1906-1994)
Nacque a Palazzo Adriano il 24 Aprile 1906. Entrò nella congregazione basiliana 
nel maggio 1935. Nel 1937 emise la professione religiosa. Il 2 febbraio 1947 
emise la professione perpetua. Nella casa vecchia di Mezzojuso iniziò la sua 
attività nell’ambulatorio prodigandosi con spirito di carità e generosità alla cura 
degli ammalati del paese. A seguito della chiusura dell’ambulatorio cominciò a 
svolgere l’apostolato tra le giovani di Mezzojuso insegnando loro l’arte del ricamo 
e la dottrina cristiana. Organizzava giornate di preghiera, di ritiro spirituale e gite 
ricreative per il bene della gioventù.
In tutte le case della congregazione ove svolse la missione, tra cui San Cosmo 
Albanese, visitava le famiglie e curava gli ammalati a domicilio. 

Suor Giuseppina Piro (1913-2003)
Nacque a San Cosmo Albanese il 18 dicembre 1913. Entrò in congregazione il 20 
Febbraio 1932. Emise la professione religiosa il 2 Febbraio1934. Svolse i primi anni 
del suo lavoro apostolico con fedeltà e amore a Contessa Entellina e Acquaformosa; 
mentre i successivi quarant’anni della sua vita li trascorse a Palazzo Adriano6.

Suor Bartolomea Cannella (1937-2004)
Nacque a Corleone il 16 settembre 1914. Entrò in congregazione il 12 Aprile 
1937 ed emise la professione perpetua il 19 luglio 1950. Visse per settant’anni in 
comunità. Impegnò l’intera sua vita quale maestra di scuola materna in Sicilia, 
a San Cosmo Albanese e Civita. Oltre all’impegno di educatrice si dedicò anche 
all’insegnamento della dottrina cristiana agli adulti. Ancora oggi è ricordata come 
una suora energica, caritatevole e disponibile per ogni bisogno; amante della 
preghiera e perfetta osservante della regola della congregazione.

Suor Serafina Rizzo (1935-2007)
Nacque a San Cosmo Albanese il 13 febbraio 1935. Entrò a far parte delle suore 
basiliane il 9 giugno 1958. Emise la professione religiosa il 19 luglio 1961. Trascorse 
alcuni anni a Palermo al servizio della cucina per la comunità e all’insegnamento 



95LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

presso la scuola materna. Poi trentatré anni 
al servizio del noviziato di Grottaferrata. 
Qui collaborò con la maestra nella 
formazione delle candidate provenienti 
da varie nazioni. Persona molto versatile, 
ricamava in oro, confezionava paramenti 
sacri e amava la natura. Tra le sue 
molteplici attività curava l’orto, i fiori e 
gli animali7.

Suor Melania Brancato (1921-2008)
Nacque a Campo Felice di Fitalia il 4 
novembre 1921. Emise la professione 
il 27 settembre 1942. Per alcuni anni a 
Mezzojuso, nella casa vecchia, assistette 
le anziane ricoverate. Nel 1949 fu inviata 
a San Giorgio albanese per collaborare 
nelle attività parrocchiali. Trascorsi 
altri tre anni a San Cosmo Albanese e 
di nuovo a Palermo. Qui conseguì, nel 
1955, il diploma di maestra di scuola 
dell’infanzia. Di seguito fu trasferita 
a Santa Sofia d’Epiro dove trascorse 
dodici anni come responsabile della comunità e maestra della scuola dell’infanzia. 
Rientrata definitivamente in Sicilia fu responsabile delle convittrici a Mezzojuso8.

Suor Elisabetta Iuele (1934-2008)
Nacque a San Cosmo Albanese il 19 Aprile1934. Servì le anime nelle varie comunità 
della Sicilia, della Calabria, a Roma, nel Kosovo; infine nella sua terra natale. In 
occasione dei suoi funerali ebbe a dire il protopresbitero Pietro Minisci, all’epoca 
parroco di San Cosmo Albanese: “suor Elisabetta era una religiosa che impegnava 
il suo tempo totalmente al servizio dei fratelli; una suora d’esempio sia nelle attività 
pastorali che nel silenzio durante le sue malattie”9.

Suor Faustina Baffa (1926-2010)
Suor Faustina Baffa nacque a santa Sofia d’Epiro il 18 febbraio 1926. Entrò nelle 
suore basiliane nel 1947. Da professa curò gli anziani dal ricovero di Piana degli 
Albanesi e poi a San Cosmo Albanese le bambine. Dal 1963 per vent’anni svolse 
il suo apostolato a Cosenza. Nel 1988 dopo essere stata a Contessa Entellina e 
Frascineto ritornò a San Cosmo dove concluse la sua vita terrena10.



96 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Suor Eusebia Mandalà (1931-2013)
Suor Eusebia nacque il 23 luglio 1931 a Piana degli Albanesi. All’età di anni 
ventuno entrò nell’istituto delle suore basiliane. Emise la professione perpetua il 
26 settembre 1963. Amava la preghiera e desiderava far conoscere il Signore a 
tutti coloro con i quali veniva in contatto. Dotata di una voce melodiosa animava 
il coro parrocchiale per la celebrazione della divina liturgia. Svolse il suo servizio 
presso le comunità San Cosmo Albanese, Contessa Entellina, Acquaformosa, Santa 
Sofia d’Epiro e persino in missione in Albania. Gli ultimi anni della vita religiosa li 
trascorse nella comunità di Palermo11.

Suor Valeria Oranges (1930-2015)
Nacque il 21 settembre 1930 a San Cosmo Albanese. Entrò nell’istituto delle 
basiliane il 17 Aprile 1951. Il 19 luglio 1960 si consacrò definitivamente al Signore. 
Nel 1959 conseguì il diploma di maturità magistrale presso l’istituto Sacro Cuore 
di Grottaferrata. Nel 1971 conseguì a Roma la laurea in discipline pedagogiche. 
Quindi insegnante di pedagogia presso l’istituto magistrale di S. Giorgio Albanese. 
Nella sinassi generale del 1982 fu nominata consigliere e segretaria del consiglio 
generalizio. Poi a Palermo dove insegnò pedagogia e filosofia nella scuola magistrale 
Santa Macrina. Eletta vicaria generale e consigliera nella sinassi generale del 1994 
diede la sua disponibilità per sostenere la missione dell’India12.

Suor Maria Covic (1968-2015)
Nacque il 21 novembre 1968 in Croazia. Nel 1999 emise la professione perpetua. 
Disponibile ai vari trasferimenti, collaborò sempre con dedizione nel servizio della 
catechesi e dopo aver conseguito il diploma di maestra nella scuola materna di 
Mezzojuso nel 1999 insegnò a San Giorgio Albanese, Cantinella e San Cosmo 
Albanese. Gli ultimi anni responsabile maestra d’asilo a Santa Sofia d’Epiro. 
Ovunque si è distinta per il suo forte senso di responsabilità, di grande amore con 
il quale si è dedicata all’insegnamento nella scuola dell’infanzia e alla formazione 
religiosa dei giovani. Una malattia incurabile mise fine precocemente alla sua vita 
terrena13.

Suor Emanuela Perrone (1949-2019)
Nacque il 27 aprile 1949 ad Acri. Nel settembre 1961 entrò a far parte delle basiliane. 
Nel 1979 emise la professione perpetua. Dopo il conseguimento del diploma di 
maestra nella scuola dell’infanzia esercitò l’insegnamento nelle scuole di Palermo 
per otto anni, poi a Cantinella, Civita, Santa Sofia, San Cosmo e San Costantino 
albanese. Dedita alla collaborazione, alla catechesi e al canto liturgico nelle 
varie parrocchie. Ricoprì anche il ruolo di madre superiora in diverse comunità. 
Veniva, spesso, invitata a leggere l’epistola in lingua greca nelle grandi festività. 
Gli ultimi cinque anni della sua vita li trascorse nella comunità di Grottaferrata a 
causa del morbo di Parkinson. I familiari chiesero, a seguito dei funerali celebrati a 



97LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Grottaferrata, il trasferimento della salma in Calabria. Qui, nella chiesa di Cantinella 
centinaia di persone le resero omaggio e per l’occasione Mons. Donato Oliverio, 
vescovo di Lungro, celebrò il rito delle esequie assieme a sedici sacerdoti14. 

Suor Eumelia Messinese (1934-2021)
Nacque il 12 giugno 1934 a Barletta. Entrò nella congregazione il 13 dicembre 
1963. Prese il diploma di maestra d’asilo e quello in scienze religiose. Nel 1966 fece 
la prima professione. Di grande aiuto nelle scuole d’infanzia gestite dalle basiliane 
in diverse comunità. Fu poi trasferita a Civita, Santa Sofia d’Epiro, Acquaformosa, 
San Giorgio Albanese, a Frascineto, a San Cosmo Albanese e San Costantino 
Albanese. Si distinse per la dolcezza d’animo e la prontezza nello svolgere la 
propria missione15. 

Suor Elvira Baffa (1945-2023)
Nacque il 18 marzo 1945 a Santa Sofia d’Epiro. A 19 anni entrò nella famiglia 
della congregazione. Emise la sua prima professione il 19 luglio 1969. Servì nelle 
comunità di Frascineto, San Giorgio Albanese, San Costantino Albanese e San 
Cosmo Albanese. Offrì un contributo alle varie parrocchie tramite l’animazione 
liturgica. A causa della malattia svolse il servizio di portineria presso la comunità 
della casa madre di Mezzojuso. Qui aveva una buona parola per tutte le persone16.

Conclusioni
Cento anni sono trascorsi da quando Madre Macrina e suor Eumelia fondarono 
la congregazione delle suore basiliane e settantaquattro anni dall’ingresso delle 
religiose nella comunità di San Cosmo Albanese. 
Quest’ultimo paese ha il privilegio di avere ininterrottamente la presenza di esse, a 
differenza di altre comunità. Infatti, vivono la loro vocazione: suor Geltrude (Madre 
Superiora), suor Daniela e suor Marcella17.
Esse operano con dedizione, spirito d’animo e generosità nell’asilo, nella visita agli 
ammalati e nella preghiera. 
Nell’eparchia di Lungro ogni anno mons. Donato Oliverio celebra, alla presenza 
delle religiose della diocesi, la giornata mondiale della vita consacrata. 
Le suore, come sancito nel secondo sinodo di Grottaferrata, sono: 
“una testimonianza dei molteplici doni elargiti da Dio ai loro Fondatori che, 
aperti all’azione dello Spirito Santo, hanno saputo interpretare i segni dei tempi e 
rispondere in modo illuminato alle esigenze emergenti nei paesi Italo-Albanesi di 
rito bizantino18”.
Dedico questo saggio alla memoria di tutte le allieve delle suore basiliane nella 
comunità di Strigari, tra cui mia nonna paterna Maria Giuseppe - nipote di suor 
Antonietta Montalto - che negli anni cinquanta del ventesimo secolo frequentò la 
scuola di taglio e ogni qual volta le facevo visita o le telefonavo mi riempiva di gioia 
con i racconti inerenti l’apostolato delle suore basiliane a San Cosmo Albanese.



98 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Note di chiusura

1	 https://www.vaticannews.va/it/vaticano/news/2022-05/cardinale-sandri-suore-basiliane-figlie-
santa-macrina-100-anni.html

2	 Giovanni Battista Tocci in, Bollettino Ecclesiastico, Eparchia di Lungro, 1949, 4 trimestre, n. 
100, p. 1399.

3	 Giovanni Mele, in Bollettino Ecclesiastico, Eparchia di Lungro, BEL 1950, 1 trimestre, n. 101, 
p. 1415

4	 Suore Basiliane “Figlie di S. Macrina”, Nella Casa del Padre (1942-2023), I e II volume, Palermo, 
2023, p. 12.

5	 Ib., pp. 34-36.
6	 Ib. pp. 58-59.
7	 Id. pp. 62-64.
8	 Ib. Pp. 68-70.
9	 Ib. p. 73.
10	 Ib., p. 76.
11	 Ib., pp. 84-85.
12	 Ib. pp. 89-90.
13	 Ib. pp. 91-93
14	 Ib., pp. 105-107.
15	 Ib., pp. 115-116.
16	 Ib., pp 117-118.
17	 La congregazione delle suore basiliane di Santa Macrina vantava nell’Eparchia di Lungro otto 

case: Acquaformosa (1931), Cantinella di Corigliano (1966), Civita (1963), Cosenza (1959), 
Frascineto (1962), San Giorgio Albanese (1946), San Cosmo Albanese (1949), già in Santa Sofia 
d’Epiro (1947). 

	 Oggi sono presenti solo a Cantinella e San Cosmo Albanese.
18	 Art. 446 del II Sinodo Intereparchiale, in Orientamenti pastorali e norme canoniche del Secondo 

Sinodo Intereparchiale di Grottaferrata, in II sinodo Intereparchiale, Eparchie di Lungro e di 
Piana degli Albanesi e monastero esarchico di S. M. di Grottaferrata, Comunione e annuncio 
dell’evangelo, orientamenti pastorali e norme canoniche, 2010.



99LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

I - Premessa

1. Nelle nostre precedenti ricerche, studi e pubblicazioni sul “Bollettino Ecclesiastico 
di Lungro” abbiamo esaminato il lungo periodo dal 1925 al 1967, in cui mons. G. 
Mele l’ha fondato e diretto, delineando le finalità1.

2. Sulla situazione dell’Eparchia prima del 1925 abbiamo le preziose pubblicazioni 
di G. Passarelli e di S. Parenti, che illustrano le vicende e lo sviluppo storico-
ecclesiastico dell’episcopato del vescovo Mele nonché del clero e delle nostre 
comunità2.

3. Nel 1967 papàs Giovanni Stamati, arciprete della cattedrale di Lungro, nato nel 
1912 a Plataci, dopo le dimissioni per anzianità del vescovo G. Mele, nato nel 1885 
ad Acquaformosa, viene nominato dal Papa Paolo VI, Amministratore Apostolico 
“Sede plena” con il titolo vescovo di Stefaniaco. 

4. Termina così con mons. G. Mele la prima tappa storica di un percorso eparchiale 
iniziato nel 1919 e si chiude nel 1967. Con mons. G. Stamati inizia un nuovo 
cammino, che coinvolge radicalmente tutte le nostre realtà territoriali ecclesiali, 
con nuove motivazioni ed energie spirituali, dischiudendo nuovi traguardi prima 
impensabili. Un cammino non più solitario e chiuso in episcopio, ma assembleare, 
in cui clero e fedeli si sentono attori e protagonisti più viva ed operativa nel presente. 
Si avverte subito che mons. Stamati vuole recuperare il tempo perduto, promovendo 
mille iniziative ed impegni da attuare insieme con serietà.

5. Con una certa titubanza e trepidazione, scrivo questo articolo per presentare, 

Il magistero e il servizio episcopale 
del Vescovo Giovanni Stamati

alla luce del Bollettino di Lungro 1967-1987
Tradizione orientale, rito bizantino, 

lingua arbëreshe
Antonio Bellusci, protopresbitero



100 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

sintetizzando, tutti i numeri del Bollettino pubblicati sotto l’episcopato di mons. G. 
Stamati, un sacerdote che viveva in terra tra noi ed in mezzo a noi quasi in maniera 
celestiale ed angelica. I problemi pastorali terreni li avvolgeva con un velo sublime.
Era una persona che trasmetteva sempre cose celesti, dopo lunghe preghiere in 
chiesa. Un sacerdote che si spogliava davvero di ogni cosa per offrirla al prossimo 
bisognoso e nell’indigenza. Mi ha nominato parroco a Cosenza senza minimamente 
preoccuparsi di darmi un buco dove abitare e dormire. Aveva grande fede ed affidava 
ogni cosa al volere del Signore, il quale certamente provvederà e completerà l’opera. 
Importante non perdere mai la fiducia nel Signore.

6. La sua Figura scarna ed asciutta, il suo sguardo intenso e profondo, il suo 
gesticolare deciso, il suo fremito recondito nella giusta trasmissione dei suoi pensieri 
e convincimenti rendevano la sua esile figura qualcosa di trascendentale, che 
affascinava ed era trainante. Il suo apostolato come parroco a Lungro apparteneva 
quasi alla leggenda per il suo estremo spirito di povertà, per il suo zelo sacerdotale 
e per il suo coraggio nel gettarsi tra le fiamme del fuoco per salvare i documenti nel 
Municipio di Lungro invaso dalle fiamme.

7. Egli, come vescovo e guida del popolo arbëresh, assume e si riappropria con 
orgoglio e piena coscienza storica della propria identità di arbëresh, del proprio rito 
bizantino, della propria lingua arbëreshe e della propria cultura e tradizioni avite. 
Un patrimonio prezioso ed immenso da togliere dal sottosuolo, da rispolverare, 
custodire, vivere e tramandare, coinvolgendo le nostre popolazioni, trasmettitori 
delle nostre avite tradizioni.
Avvertiva egli i pericoli del tempo, che scorre veloce, e si appoggiava alla cultura 
popolare e colta ed all’impegno di ognuno di noi.
Spronava le Autorità civili e scolastiche a prendere iniziative per salvare la lingua 
arbëreshe, dando lavoro anche ai giovani laureati.

8. Mons. Stamati, profondamente convinto dei perenni valori spirituali di questi due 
capisaldi identitari etnici e linguistici, innalza, come bandiera, la figura dell’Eroe 
Giorgio Kastriota Skanderbeg, elogiato anche dai Papi di Roma come “Atleta di 
Cristo e Difensore della Fede”, e lo Stemma eparchiale da lui ideato sono la luce e 
la guida del suo apostolato ecumenico eparchiale.

9. A questi valori spirituali da salvaguardare e tramandare aggiunge le basi giuridiche 
dei vari decreti per il funzionamento collegiale dei vari Consigli Presbiterale, 
Pastorale, Catechistico, Missionario, Ecumenico e Liturgico. Il tutto si muove alla 
luce dei canoni e direttive orientali del nostro rito e della nostra tipicità.
Il vescovo Stamati è cosciente di essere una Guida del suo popolo sparso, ed è 
sempre per strada per andare a visitare i malati, confortare i lavoratori disoccupati, 
incitare gli indecisi, dare da mangiare e vestire i poveri.



101LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

10. Il suo apostolato episcopale si è rivestito di una paternità intelligente, prudente, 
umile e decisa nel portare a termine le sue decisioni. Costruiva ogni cosa dal nulla 
senza mezzi economici, fiducioso soltanto nel Signore misericordioso. Sotto la sua 
guida troviamo nuove chiese costruite in perfetto stile bizantino a Marri, a Lungro 
ed a Firmo e alcune case canoniche per i sacerdoti.

11. Viveva il problema ecumenico come qualcosa di vivo ed essenziale per noi, 
nonostante le divaricazioni e polemiche all’interno del Movimento.

II - I fascicoli pubblicati del Bollettino
Eparchiale di Lungro da mons. G. Stamati (1967-1987)

Presentiamo i vari fascicoli del Bollettino rilevando gli aspetti e gli argomenti 
principali trattati. La nostra ricerca si presenta come una guida per lo studioso per 
rintracciare e studiare alcune tematiche molto rilevanti di quel periodo storico.
Mons. Stamati ha aperto a tutti i sacerdoti le pagine del Bollettino, invitandoli 
incessantemente a scrivere ed a partecipare a questo nuovo cantiere culturale sulla 
scia del Concilio Vaticano II per una crescita culturale e religiosa del clero e dei 
fedeli.
Il Bollettino, fin dalle origini, ha mantenuto la sua fisionomia istituzionale e giuridica 
con la pubblicazione dei documenti pontifici, episcopali, decreti, nomine, circolari 
e cronache delle visite pastorali. Il Bollettino ha la sua sacralità ed il suo prestigio 
nella sua vetustà, nei contenuti e nelle direttive della Santa Sede e dei nostri santi 
vescovi, che raggiungono le varie parrocchie.
Il Bollettino dà visibilità e dinamismo alla nostra esistenza eparchiale. È anche 
la nostra tessera di presentazione presso le varie Istituzioni religiose e civili, che 
possono meglio conoscere il nostro mondo orientale, la nostra storia, la nostra fede 
ed il nostro operare nell’area mediterranea.

1 - Bollettino Ecclesiastico di Lungro,
Nuova serie, n.1, 1967, pp. 70.

Il frontespizio si presenta su copertina  bianca con al bordo una striscia rossa ed allo 
spigolo lo stemma dell’Eparchia.
Il Bollettino si apre con l’editoriale dell’Amministratore Apostolico mons. G. 
Stamati, intitolato: “In cammino”.
“Il nostro cammino, scrive, deve proseguire, senza squilibri ed aritmie, in una 
triplice direzione: santificazione del Clero e del popolo; formazione di una comunità 
diocesana, che trovi la sua sorgente di unità e comunione in Cristo; risposta sempre 
più adeguata ed attuale al carisma dato da Dio alla nostra Eparchia di essere 



102 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

segno e di operare per l’unità dei cristiani”3.
Segue il Decreto di nomina di mons. G. Stamati ad Amministratore Apostolico, 
“Sede Plena”, di Lungro e la lettera di ringraziamento del vescovo Stamati al Papa 
Paolo VI con la lettera di risposta del card. Cicognani4.
Viene riportata la cronaca della consacrazione episcopale di mons. Stamati in 
cattedrale ed il programma pastorale del nuovo vescovo: La Liturgia al centro 
della vita della Chiesa, l’immagine del Buon Pastore che è al servizio di tutti, 
lavorare insieme, sacrifici e rinunzie, gratitudine verso la Santa Sede, la funzione 
dell’Eparchia nella Chiesa.
Tra i primi Atti vescovili troviamo il “Decreto di adozione dello stemma 
dell’Eparchia”, avendo presente l’origine etnica delle comunità componenti la 
Diocesi, discendenti da profughi albanesi, che nei secoli XV e XVI, lasciarono la 
loro Patria, l’Albania per salvare Fede e Libertà.
Troviamo le rubriche: Atti vescovili, Atti della Santa Sede, notizie dalle altre diocesi 
e vita della diocesi. 
Tra gli articoli più importanti segnaliamo l’appello dei vescovi mons. G. Stamati di 
Lungro, mons. G. Perniciaro di Piana degli Albanesi e dell’archimandrita T. Minisci, 
abate della badia greca di Grottaferrata per la celebrazione del V centenario della 
morte di Giorgio Kastriota Skanderbeg (1468-1968)5.
Mons. Stamati rivolge un caloroso appello ai Sindaci perché facciano delibere 
comunali da inviare al Ministero della P.I. “per l’introduzione dell’insegnamento 
della lingua albanese nelle scuole dei paesi arbëreshë dell’eparchia”.
Segue la cronaca della visita in episcopio del metropolita ortodosso di Corinto, mons. 
Panteleimon Karanikolas, nativo di Kranidhi nell’Argolide, paese albanofono.
Si dischiudono davanti all’eparchia tre nuovi campi di lavoro, mai prima considerati: 
il dialogo con i fratelli ortodossi di Grecia, l’insegnamento della lingua albanese nelle 
scuole e il Mito dell’eroe e principe dell’Albania nel scolo XV, Giorgio Kastriota 
Skanderbeg, elogiato ed onorato dai Papi come “Atleta di Cristo” e “Difensore 
della fede” per aver combattuto contro l’invasione ottomana nei Balcani.
Per la prima volta compaiono le Circolari del vescovo, 8 maggio 1967, dirette ai 
sacerdoti.
Molto interessanti sono le cronache delle visite pastorali del vescovo Stamati nella 
miniera di Lungro e nelle varie parrocchie: Vaccarizzo Albanese, S. Benedetto 
Ullano, Macchia Albanese, Frascineto, S. Costantino Albanese, S. Paolo Albanese, 
S. Sofia d’Epiro, Plataci, Eianina, Acquaformosa, Villa Badessa, Castroregio, S. 
Cosmo Albanese, Civita, S. Giorgio Albanese, S. Basile, S. Demetrio Corone. 
L’ultima notizia riportata è la visita a Lungro dell’archimandrita ortodosso 
Ghenadios Zervos, che ha visitato anche alcuni nostri paesi.
Si può notare come il nuovo vescovo Stamati si presenta innovativo sotto l’aspetto 
etnico, pastorale ed ecumenico. Avverte che l’Eparchia può avere un ruolo di 
primo piano.



103LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

2 - Bollettino Ecclesiastico di Lungro,
Nuova serie, n. 2, 1968, pp. 66.

Nell’editoriale il vescovo si pone l’interrogativo “Il centenario di Skanderbeg: 
punto di arrivo o di partenza?”.
“Il centenario, scrive, è un arrivo per un avvio, deciso, però, e senza tentennamenti, 
a continuare in umiltà e fede, ma soprattutto “in koinonia”, “in concordia di menti e 
di cuori la nostra strada per adempiere il mirabile disegno di Dio”6.
C’è la foto di Paolo VI con il vescovo Stamati durante l’udienza del pellegrinaggio 
albanese a Roma il 23 aprile 1968 con la lettera di Paolo VI agli Albanesi in data 17 
gennaio 1968. Abbiamo davanti anche il celebre e fondamentale discorso del Santo 
Padre ai pellegrini albanesi nell’udienza speciale del 25 aprile 1968: 
“Se la storia vi ha visti oppressi e dispersi, la bontà di Dio ha fatto che voi, con 
tutti i membri del vostro Gjaku i shprishur, con la fervida attività innata e con la 
comprensione acquisita, vi rendeste dovunque tramite di alleanze e collaborazioni, 
che spesso vi hanno reso anticipatori del moderno ecumenismo”.
Nelle celebrazioni egli rivede e ripercorre il solco dell’emigrazione in Italia dei 
nostri Avi e la nostra storia religiosa orientale, praticata e vissuta in mezzo a 
comunità italofone calabresi di rito romano-latino.
La lettera del Papa Paolo VI7 rappresenta uno stimolo ad approfondire la conoscenza 
delle nostre origini storiche ed a prendere coscienza dell’alto valore spirituale 
e culturale nel contesto dei tempi. Viene accentuata la nostra identità originaria 
albanese, spronata a vivere oggi gli stessi valori cristiani ed umani difesi da 
Skanderbeg. 
Nelle parrocchie dell’eparchia si tengono convegni culturali e si divulga la 
conoscenza, per la prima volta, di Giorgio Kastriota Skanderbeg. Nella celebrazione 
del Centenario a Roma abbiamo il seguente programma: Pontificale a  San. Pietro, 
conferenza all’Istituto Orientale del padre prof. G. Valentini sul tema “Skanderbeg 
nel contesto europeo”; Udienza del S. Padre, Visita alla Congregazione per le 
Chiese Orientali, Commemorazione in Piazza Albania, Manifestazione folklorica 
all’Antonianum, Pellegrinaggio a Genazzano. 
Torniamo alla cronaca delle celebrazioni a S. Sofia d’Epiro (G. Capparelli), 
Castroregio (G. Mollo), Villa Badessa (L. Bellizzi), Plataci (F. Chidichimo), 
Lungro (P. Tamburi), Acquaformosa (V. Matrangolo), Firmo (D. Bellizzi), S. 
Giorgio Albanese (D. Refrondolotto), S. Paolo Albanese (G. Brioschi), S. Cosmo 
Albanese (E. Lupinacci), Frascineto-Ejanina (E. Giordano), S. Basile (P. Tamburi), 
S. Demetrio Corone (G. Esposito). Il vescovo pubblica il “Decreto di istituzione del 
Consiglio Presbiterale”8.
Seguono le Lettere Circolari dall’11 gennaio 1968 al 10 aprile 1968 con varie 
statistiche parrocchiali.
Molto interessante la riunione degli Ordinari italo-albanesi nella Badia di 
Grottaferrata “per esaminare insieme alcuni problemi di comune interesse: 



104 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

introduzione della lingua viva nella Liturgia; istruzione religiosa; compilazione 
del testo di catechismo”.

3 - Bollettino Ecclesiastico di Lungro,
Nuova serie, n. 3, 1968, pp. 67.

Il Bollettino si apre con un articolo su “L’ecumenismo nelle parole del Santo Padre”. 
Viene pubblicato anche un documento di rilevante valore e significato etnico e 
religioso per tutte le nostre comunità. Mons. Stamati, dopo aver consultato il clero 
ed i laici, decide di emanare il “Decreto di adozione della lingua parlata nella 
liturgia:
1.Viene introdotta la lingua albanese nella Liturgia; 
2.La lingua italiana viene adottata nelle parrocchie di Villa Badessa e di Lecce; 
3.La lingua greca, lingua matrice della Liturgia bizantina con si intende abolirla 
con il presente decreto, ma sarà alternata secondo l’illuminata esperienza pastorale 
dei parroci, a quella parlata per mantenere uno dei tratti peculiari dell’Eparchia”9.
Viene pubblicato il 6 agosto 1968 il “Decreto di adozione della lingua parlata 
nella liturgia”, documento che segna una svolta storica nella nostra Eparchia, 
coinvolgendo clero e popolo.
Nelle celebrazioni liturgiche bizantine quotidiane e domenicali viene introdotta la 
lingua albanese, assieme alla lingua greca esistente. Per l’uso della lingua italiana 
occorre l’apposito consenso vescovile. Seguono le nomine e le Lettere circolari dal 
26 giugno 1968. Visita pastorale alla parrocchia a Lecce ed a Farneta.
In questo numero scrivono articoli:
Papàs A. Belllusci sul centenario di Skanderbeg a S. Costantino A.10,
Papàs E. Fortino sul convegno ecumenico della C.E.I;11,
Papàs V. Matrangolo sul pellegrinaggio paolino nell’Oriente Cristiano12,
Papàs E. Lupinacci ci riporta un discorso di Atenagora13,
Papàs Pietro Tamburi ci descrive il suo viaggio a Gargese14, e Papàs Domenico 
Bellizzi sulla visita gli albanesi del Kossovo-Metohja15.
In questo modo mons. Stamati apriva le porte del Bollettino al clero ed ai laici per 
renderlo più attuale e culturale.

4 - Bollettino Ecclesiastico di Lungro,
Nuova serie, n. 4, 1968, pp. 66.

Il vescovo Stamati scrive l’editoriale:
“Un cinquantennio”, esprimendo le sue convinzioni sui primi 50 anni vissuti 
dall’eparchia di Lungro (1919-1969).
“Il rinnovamento senza ricerche affannose fuori seminato, scrive con convinzione, 
noi, Clero e popolo dell’Eparchia di Lungro, l’attingeremo da una sempre maggiore 



105LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

riscoperta della nostra spiritualità, che non sacrifica Dio per l’uomo, ma sublima 
tutto l’uomo elevandolo a Dio”16.
Viene pubblicata in italiano la famosa e poco conosciuta Costituzione Apostolica 
“Catholici fideles” di Benedetto XV del 13 febbraio 1919, che istituisce l’Eparchia 
di Lungro17. 
Troviamo inoltre la “Lettera del patriarca ecumenico Atenagora a Paolo VI”.
Viene resa nota la celebrazione di una Liturgia in cattedrale in suffragio del card. 
Bea, ecumenista, e la partenza  da San Paolo Albanese del parroco Padre G. Brioschi, 
che rientra nel convento dei conventuali dopo alcuni anni di attività pastorale in 
questa comunità18.
Il vescovo Stamati si reca nelle parrocchie per celebrare in albanese la Divina 
Liturgia (ivi,59).
Vengono aperti gli asili parrocchiali a Castroregio ed a S. Paolo Albanese.
Ricordo della scomparsa di Papàs Paolo Matranga di Piana degli Albanesi. Inizia a 
funzionare a Roma il Circolo Culturale “Besa” del Papàs E. Fortino. Papàs Fiorenzo 
Marchianò scrive una cronaca da Gargese in Corsica.

5 - Bollettino Ecclesiastico di Lungro,
Nuova serie,  n. 5, 1969, pp. 75.

Il vescovo Stamati scrive l’editoriale: intitolandolo “Koinonia/Comunione”. Queste 
brevi riflessioni sulla Chiesa-comunione, scrive, non hanno la pretesa di aver detto 
qualche cosa di nuovo, ma soltanto di creare una maggiore sensibilità attorno ad 
un problema oggi vivamente sentito da sacerdoti e laici”19.
Comunione e corresponsabilità, comunione e carità, comunione e cooperazione, 
comunione e promozione del laicato.
Paolo VI scrive una lettera augurale a mons. G. Mele per il suo 50° anno di 
episcopato.
Segue la rubrica “Incontri dell’Amministratore Apostolico con le realtà parrocchiali”.
Lettera in latino del Papa Paolo VI per il 50° di episcopato di mons. Mele. Lettere 
circolari di mons. G. Stamati dal 6 marzo 1969 e nomine.
Incontri di mons. Stamati con le comunità parrocchiali di Macchia Albanese, S. 
Costantino Albanese, Ejanina, Vaccarizzo Albanese, Plataci, S. Basile.
Incontri con gli italo-albanesi di Roma. Sono pubblicate alcune cronache parrocchiali 
inviate dai parroci Papàs D. Bellizzi, parroco di Firmo20, Papàs G. Capparelli, 
parroco di S. Sofia d’Epiro, Papàs F. Camodeca, parroco di Civita21, Papàs Pietro 
Tamburi, parroco di S. Basile22, Papàs G. Battista Mollo, parroco di Castroregio23, 
Papàs A. Bellusci, parroco di S. Costantino Albanese e Amministratore parrocchiale 
a S. Paolo Albanese24, Papàs P. Tamburi, parroco di Lungro25.
Si propone una “nuova rubrica” dove ospitare articoli e studi dall’esterno su “realtà 
vissute e problematiche attuali” nelle parrocchie e nella società.



106 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

6 - Bollettino Ecclesiastico di Lungro,
Nuova serie, n. 6, 1969, pp. 102.

Il vescovo Stamati scrive l’editoriale: intitolandolo “Consiglio pastorale”. “Queste 
riflessioni vogliono essere, scrive, un doppio monito ai fratelli nel sacerdozio: primo, 
ad approfondire lo studio sul Consiglio Pastorale alla luce del Concilio e, secondo, 
a mettersi al lavoro per farlo sorgere nella propria comunità parrocchiale”26.
Mons. E. Fortino scrive il resoconto della visita a Istanbul del card. Willebrands27.
C’è la cronaca della riunione dei vescovi italo-greci il 4 settembre 1969 nella Badia 
di Grottaferrata. Proposta di celebrare un II sinodo intereparchiale, pubblicazione 
di un testo di catechesi liturgica, traduzione dei sacramenti in lingua albanese, 
azione congiunta per l’introduzione nelle scuole elementari della lingua albanese, 
problema dei seminari. Papàs G. Ferrari prende possesso della parrocchia di S. 
Paolo Albanese.
L’archimandrita Pietro Dumont visita Lungro.
Viene fondata in diocesi una Fraternità delle Piccole Sorelle ad Ejanina.
Si celebra la Giornata per gli emigrati con la cronaca da S. Costantino Albanese, 
Lungro ed Acquaformosa.
C’è la cronaca della scomparsa dell’on. Rosolino Petrotta di Piana degli Albanesi, e 
di mons. Gaetano Mauro, fondatore dei Catechisti a Montalto Uffugo. 
Papàs Antonio Bellusci, parroco a San Costantino Albanese, scrive un resoconto 
sul suo viaggio tra gli ortodossi-arvaniti di Grecia, ospite del metropolita di Corinto 
mons. Panteleimon Karanikolas28.
Il giornalista  lungrese A. Frega si reca in visita tra i lungresi nel bergamasco29. 
Lettera del vescovo Stamati all’Associazione “Vatra” di New York30. Dialoghi con 
il Patriarca Atenagora. Le statistiche parrocchiali chiudono il numero.

7 - Bollettino Ecclesiastico di Lungro,
Nuova serie, n. 7, 1970, pp. 126.

Il vescovo Stamati scrive una lettera augurale al Papa Paolo VI in occasione del suo 
50° di sacerdozio. Gli risponde, ringraziandolo, il card. Viloot. (Ivi, p.15).
Sono riportati documenti della Chiesa ortodossa russa S. Santità Vasken I, incontri 
e discorsi con Paolo VI. Viene trattato il problema dei matrimoni misti.
Seguono gli interventi con varie nomine e facoltà e le Circolari vescovili dal 27 
febbraio 1970, riunioni di clero, del consiglio presbiterale.
Si riporta la notizia che il diacono Nicola Vilotta di S. Benedetto Ullano, coniugato 
con Orella Conforti, dopo aver completato gli studi filosofici e teologici a Roma, 
riceverà l’ordinazione sacerdotale nella cattedrale di Lungro, il 28 giugno 1970, 
ripristinando dopo quasi 50 anni le norme del Diritto canonico orientale. È una 
notizia rivoluzionaria, che viene data quasi sotto voce per non suscitare polemiche e 
reazioni nel mondo latino (Ivi, p.72), e viene nominato parroco a S. Cosmo Albanese 



107LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

(Ivi,p.80). Troviamo molte celebrazioni liturgiche nelle chiese latine.
Sono pubblicati articoli di Papàs Gennaro Ferrari, parroco di S. Paolo Albanese31. 
Papàs E. Giordano, parroco di Ejanina32 Papàs V. Scarvaglione, parroco di 
Frascineto33, Padre D. Refrontolotto, parroco di S. Giorgio Albanese34.
Viene riportata la scomparsa di Madre Macrina Raparelli, madre generale delle 
suore basiliane “Figlie di S. Macrina” e quella di Luigi Rodotà di S. Benedetto 
Ullano: la scomparsa del Patriarca di Mosca Alessio; Mons. E. Fortino scrive sul 
Concilio della Chiesa Ortodossa. C’è anche la recensione del suo libro “La Liturgia 
greca”, pubblicato a Roma nel 197035.
Nella rubrica “Note e discussioni” si pubblica un articolo del Papàs Antonio 
Bellusci, parroco di S. Costantino Albanese sul suo pellegrinaggio assieme al 
metropolita di Corinto Pnteleimon Karanikolas ed a 50 ortodossi arvanites-arberori 
alle catacombe nell’isola di Milo in Grecia il 21 settembre 1969 con una cronaca 
molto dettagliata ed istruttiva36.

8 - Bollettino Ecclesiastico di Lungro,
Nuova serie, n. 8, 3/1970-1971, pp. 100.

Nella prima rubrica Santa Sede viene pubblicata l’esortazione apostolica di Paolo 
VI ai vescovi a cinque anni dalla conclusione del Concilio Vaticano II37.
Seguono le altre rubriche: Conferenza episcopale italiana, Conferenza episcopale 
calabra, Atti vescovili, Circolari dal 1 settembre 1970 al 10 marzo 1971, Notiziario 
ecumenico, Nomine, Sacre missioni popolari a Lungro e a S. Demetrio Corone. 
Viene comunicata la morte del Papàs G. Battista Mollo, parroco di Castroregio38.
Padre Oliviero Racquez riceve la benedizione di Archimandrita39, il 50° di sacerdozio 
del Papàs G. Battista Tocci, parroco di S. Cosmo Albanese40, la consacrazione 
della chiesa parrocchiale di Marri, la Giornata di studi a S. Cosmo Albanese41, e 
la scomparsa dell’archimandrita Pietro Dumont ex rettore del Pontificio Collegio 
Greco42.
Chiude il fascicolo con la notizia di uno Statuto regionale per la difesa del patrimonio 
degli italo-albanesi.

9 - Bollettino Ecclesiastico di Lungro,
Nuova serie, n. 9, 1971, pp. 111.

Il Bollettino si apre con gli Atti Santa Sede, della Conferenza episcopale italiana, 
con l’Assemblea della CEI, con la Costituzione della Caritas Italiana43.
Negli Atti vescovili ci sono le nomine, lo statuto definitivo del Consiglio Presbiterale, 
dodici Lettere Circolari dal 19 aprile 1971, Consultazione del clero su “Sacerdozio 
ministeriale”, statuto definitivo del consiglio presbiterale44.Nel notiziario ecumenico  
leggiamo un articolo del Patriarca Ecumenico Atenagora in data 21 marzo 197145.
Segue una riflessione del card. G. Willebrands sulla sua visita alla Chiesa Ortodossa 



108 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

in Grecia il 20 maggio 1971. Ordinazioni sacerdotali, riunione di clero e del consiglio 
presbiterale. Il vescovo va a visitare gli emigrati diocesani lungresi nell’Italia 
settentrionale, seguita da una cronaca molto dettagliata46.
Padre G. Brioschi lascia S. Paolo Albanese dopo molti anni di attività pastorale e 
viene nominato parroco a S. Giorgio Albanese.
Papàs Nicola Vilotta prende possesso della parrocchia di Castroregio. 
Papàs L. Forestieri è il nuovo parroco della chiesa greca di Lecce.
Nella rubrica “Libri nuovi” sono recensiti la Grammatica Albanese del papàs G. 
Ferrari (E. Giordano), “Gli albanesi e la difesa del rito greco” di F. Godino (P. 
Tamburi), e con la presentazione di nuovi libri pubblicati da Papàs G. Ferrari47, 
Papàs A. Bellusci, Canti sacri tradizionali albanesi (rec.)48 e F. Godino, Gli italo-
albanesi e la difesa del rito greco (rec.)49.

10 - Bollettino Ecclesiastico di Lungro,
Nuova serie, n. 10, 1972, pp. 160.

Il Bollettino si apre con il discorso del Santo Padre ai partecipanti dell’Assemblea 
della CEI, con un documento della Sacra Congregazione per la Dottrina della Fede 
e del Segretariato per l’Unione dei cristiani, seguito da un commento, uno studio 
sull’ecumenismo nel mondo50.
Segue un comunicato finale della C.E.I. Indicazioni pastorali per i matrimoni 
misti. Sono pubblicati documenti sull’ecumenismo, sull’udienza del Papa alla 
delegazione del Patriarcato russo e del Patriarca di Romania. Molto interessante 
la corrispondenza di mons. Stamati con Sua Santità Demetrio I, nuovo Patriarca 
Ecumenico51.
Viene descritta anche la cerimonia dell’intronizzazione del Patriarca nella cattedrale 
di San Giorgio ed il discorso del Patriarca. Lettere circolari del vescovo dal 2 
febbraio 1972. Negli Atti vescovili troviamo: norme della CEI per i matrimoni 
misti, nomine, Circolari al clero dal 2 febbraio 1972 al 31 agosto 1972. Segue 
la rubrica “Notiziario Ecumenico” con il discorso del S. Padre in S. Giovanni 
in Laterano, il 22 gennaio 1972, il discorso del Metropolita ortodosso Melitone, 
l’udienza del Papa a una delegazione del patriarcato ortodosso di Mosca, udienza 
del S. Padre ad una delegazione ortodossa della Romania, la morte del Patriarca 
Atenagora e telegrammi di condoglianze del Papa, di mons. Stamati, risposta del 
metropolita Melitone, la santa morte del Giusto, i funerali del Patriarca Atenagora, 
Sua Sanità Demetrio I nuovo Patriarca di Costantinopoli e lettera di risposta in 
greco del Patriarca, il suo discorso programmatico, visita del Patriarca russo alle 
chiese ortodosse.
Nella rubrica Vita della diocesi c’è un convegno del clero sulla catechesi. 
Il vescovo visita le comunità/parrocchie di S. Costantino Albanese, Vaccarizzo 
Albanese, S. Sofia d’Epiro, Firmo, S. Benedetto Ullano, S. Demetrio Corone, 



109LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Plataci, Frscineto, Acquaformosa, Castroregio, S. Cosmo Albanese52.
Nota per il 50° di sacerdozio di Papàs G. Esposito; parroco di S. Demetrio Corone, 
padre Salvatore Sulla è il nuovo parroco di San Giorgio Albanese, Papàs Lorenzo 
Forstieri è il nuovo parroco di S. Costantino Albanese. Papàs N. Vilotta, parroco di 
Castroregio scrive sui Campi di lavoro53.
Celebrazione nella salina di Lungro la festa di S. Leonardo, l’attività dell’Istituto 
Magistrale di S. Giorgio Albanese, Centro di assistenza preventiva giovanile di 
Acquaformosa, Padre Giordano Caon viene nominato Custode Generale dei frati 
minori conventuali di Calabria.
Padre Paolo Giannini, nuovo Egumeno ed Archimandrita ordinario e morte del 
padre Daniele Barbiellini, jeromonaco basiliano54.
Altri articoli: Convegno sulla pastorale del mondo del lavoro. Viene recensito un 
libro di Papàs F. Solano55.
Il Bollettino si chiude con il documento “Simposio Intrortodosso di Teologia a 
Salonicco” nel 1972.

11 - Bollettino Ecclesiastico di Lungro,
Nuova serie, n. 11, 1973, pp. 128

Troviamo una lettera del Papa al card. Furstenberg, il discorso di Paolo VI ai 
partecipanti della C.E.I., il Decreto sul “Dono dell’Indulgenza per l’anno santo 
nelle chiese locali”, i lavori della C.E.I., l’appello dei vescovi della Calabria per le 
istanze della regione.
Negli Atti vescovili notiamo che papàs G. Giuseppe Ferrari e papàs Fiorenzo 
Marchianò, parroco a Gargese, vengono insigniti con il titolo di Archimandrita.
Seguono le lettere Circolari vescovili dal 15 dicembre 1972 all’11 dicembre 1973.
Nel notiziario ecumenico troviamo il messaggio del Patriarca Ecumenico Demetrio 
I al Papa Paolo VI ed il comunicato congiunto sul terzo incontro delle conversazioni 
teologiche tra i rappresentanti delle due Chiese, una delegazione del Santo Sinodo 
in Sicilia.
Una delegazione del Santo Sinodo di Grecia visita la Chiesa cattolica di Sicilia56.
Nella rubrica Vita della diocesi troviamo il tema “Seminario e seminaristi, convegno 
del clero su “Conversione e fede” e il catechismo della diocesi57.
Visite alle comunità parrocchiali di S. Demetrio Corone, S. Cosmo Albanese, S. 
Sofia d’Epiro, Macchia Albanese, Farneta.
Assemblea di clero, sacre ordinazioni, consacrazione di nuovi altari a Frascineto e 
Firmo, Papàs D. Bellizzi, parroco di Firmo, festeggia il 25 di sacerdozio, celebrazione 
della Divina Liturgia nello stabilimento dell’Inteca, celebrazioni di Divine Liturgie 
in varie località. L’Icona dell’Axion estin58. Morte dell’archimandrita P. Scarpelli a 
S. Paolo Albanese59.
In chiusura troviamo alcuni documenti: In vista del Concilio panortodosso, Il 
testo dei Canoni nella Chiesa Ortodossa, Il pensiero della Chiesa Ortodossa circa 



110 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

l’ordinazione delle donne, Situazione religiosa in Albania, I fatti restano e gridano 
da soli; Il Papa invita i fedeli a pregare per i fedeli in Albania60.

12 - Bollettino Ecclesiastico di Lungro,
Nuova serie, nn.12-17, 1979, pp. 199.

Il Bollettino pubblica il discorso del Papa ai vescovi della Calabria e della Lucania. 
Segue la Bolla di nomina, in latino e italiano, del vescovo di Lungro mons. Giovanni 
Stamati, firmata dal card. Agostino Casaroli61.
Viene pubblicata la notizia della morte del vescovo G. Mele e il discorso in cattedrale 
di mons. Stamati.
Negli Atti vescovili si pubblicano le nomine, il decreto di erezione della “Caritas 
diocesana” con lo Statuto, la costituzione del Consiglio Pastorale Diocesano. Sono 
pubblicate le Circolari dal 16 marzo 1974 al 12 marzo 198062.
Viene pubblicata tutta la documentazione riguardante il passaggio della parrocchia di 
Falconara Albanese dall’arcidiocesi di Cosenza-Bisignano all’eparchia di Lungro63.
Un altro evento importante è l’erezione della parrocchia del SS. Salvatore e della 
mia nomina a parroco a Cosenza64.
Si pubblica la lettera del 21 agosto 1972 del segretario della Congregazione 
Orientale, il decreto di erezione il 16 marzo 1978 e la cronaca del 2 dicembre 1979. 
“Il primo novembre 1979 alla parrocchia del SS. Salvatore è stato designato il 
nuovo parroco nella persona del Papàs Antonio Bellusci, il quale ha ricevuto la 
missione  canonica domenica  2 dicembre 1979”.
Segue la pubblicazione del convegno diocesano su “Evangelizzazione e promozione 
umana”, itinerario pastorale del vescovo Stamati dal 1974 al 1979, riunioni di 
clero, celebrazione dell’anno santo 1975, visite di Cardinali in diocesi, inaugurata a 
Marri la nuova chiesa del SS. Salvatore, inaugurazione dell’iconostasi a S. Giorgio 
Albanese, restauro della chiese di S. Costantino Albanese di S. Paolo Albanese, 
ultimazione dei lavori nel santuario dei SS. Medici a San Cosmo Albanese, riaperta 
al culto la chiesa di Plataci. 
Nel necrologio sono ricordati Papàs Salvatore Scura (1902-1974), parroco di 
Vaccarizzo Albanese, G. Stamati, In memoria del Papàs Salvatore Scura65, Papàs 
Marco Mandalà (1905-1974)66, mons. Antonio Spina della Congregazione Orientale 
(+1977)67, padre Germano Giovannelli (1887-1978)68, padre Niceta Di Grigoli, 
jeromonaco basiliano (1916-1979)69, padre Luca Gattuso, jeromonaco basiliano  
(1915-1975)70, papàs Giovan Battista Tocci, parroco di S. Cosmo Albanese (1891-
1977)71, papàs Girolamo De Nicco, parroco di Castroregio(1889-1978)72, papàs 
Costantino Talarico di S. Demetrio Corone (1905-1979)73.



111LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

13 - Bollettino Ecclesiastico di Lungro,
Nuova serie, nn. 18 - 25, 1980-1987, pp. 193

Questo numero del Bollettino viene pubblicato nel 1992, dopo cinque anni dalla 
morte di mons. G. Stamati, su interessamento di mons. Ercole Lupinacci, il quale 
diede al Papàs Antonio Bellusci l’incarico di curarne la pubblicazione presso la 
MIT di Cosenza. Mons. Lupinacci ha inteso così di colmare il vuoto lasciato da 
mons. Stamati, e ridare continuità ai suoi scritti ed insegnamenti.
Mons. Stamati viene ricordato in prima pagina con un bella foto, che riporta la 
seguente didascalia:
“Dopo una pausa di dodici anni, riprende la pubblicazione del Bollettino 
Ecclesiastico dell’Eparchia di Lungro, presentando tutte le Circolari ed altri Atti 
della Curia, che vanno dal 1980 a dicembre 1987. Questo volume è doverosamente 
dedicato a mons. Giovanni Stamati secondo vescovo di Lungro, nato a Plataci il 9 
giugno 1912 e deceduto a Lungro il 7 giugno 1987, Lungro 7 giugno 1992”.
Vengono pubblicati gli Atti vescovili riguardanti Nomine, Ordinazioni, Consiglio 
Presbiterale, Costituzione Liturgica Diocesana, Consiglio Amministrativo 
Diocesano, Erezione di nuove parrocchie, Consiglio Presbiterale, Istituto Diocesano 
Sostentamento Clero.
Vi sono pubblicate 100 Lettere circolari dal 5 gennaio 1980 al 28 maggio 1987.
Le Circolari sono precedute da un Indice Tematico da noi redatto per facilitare 
gli studiosi nella ricerca degli argomenti trattati dal vescovo. L’Archimandrita 
Piero Tamburi, parroco della cattedrale, dopo la morte del vescovo Stamati viene 
nominato “Amministratore Apostolico”. Egli scrive alcune Lettere Circolari al 
clero dal 7 giugno 1987 al 15 dicembre 1987. 
“Mi premuro di portare a conoscenza del Rev.mo Clero e dei Fedeli della Eparchia 
di Lungro, scrive, che dalla domenica 15 dicembre 1987 Sua Santità Giovanni 
Paolo II ha nominato vescovo di questa Eparchia, rimasta vacante con la morte di 
S. E. Rev.ma Mons. G. Stamati, S. E. Rev.ma Mons. Ercole Lupinacci, trasferendolo 
dalla Eparchia di Piana degli Albanesi. Al nuovo Pastore vanno le più sentire 
congratulazioni e la preghiera al Signore, perché renda fecondo il suo impegno di 
apostolato nel nuovo campo di lavoro affidatogli dalla volontà divina. Approfitto 
anche dell’occasione per porgere a tutti i più fervidi auguri di Buone Feste. Lungro 
15 dicembre 1987”.
Riportiamo, come testamento spirituale, l’ultima Lettera circolare che mons. 
Stamati scrisse in data 7 aprile 1987 al rev.mo clero:
“Carissimi confratelli, l’augurio sincero e fraterno non solo per voi, fratelli nel 
Sacerdozio, ma per tutte le Comunità di cui siete Pastori. Lo ispirano al mio cuore le 
parole dell’Apostolo Paolo: “Cristo, nostra Pasqua, è stato immolato! Celebriamo, 
dunque, la festa non con il lievito vecchio… ma con azzimi di sincerità e di verità”. 
(1 Cor.,5,8).
Le tribolazioni, le inquietudini, l’insicurezza, il peccato trovano il loro antidoto in 



112 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Cristo Risorto. Egli è la nostra forza, la nostra luce, la sorgente della nostra vita 
nuova. Con questa profonda certezza di fede, cantiamo il Christos anesti!”74.

Conclusione
Termina quasi in punta di piedi  ed improvvisamente l’episcopato di mons. Stamati. 
La sua anima sacerdotale vola al cielo circondata dagli angeli e dai santi. Nel letto 
dell’ospedale di Lungro, quando andavamo a visitarlo, ci seguiva e ci benediceva 
in silenzio con il suo sguardo paterno. Le commoventi testimonianze sulla sua santa 
vita terrena le troviamo nella pagine della rivista “Lidhja-L’Unione”, Cosenza, che 
egli stesso mi suggerì e che sostenne con tanto amore75.
Nella rivista “Lidhja” Mons. Stamati scrisse degli articoli molto interessanti sulla 
nostra etnia arbëreshe, e sostenne le nostre ricerche etnografiche tra gli albanesi 
dell’Ellade76.
Ulteriori dettagli sulla vita, sulle opere e sugli scritti di mons. G. Stamati si possono 
ricavare da alcune nostre pubblicazioni come “Cammino di una Chiesa di rito 
Bizantino-Greco”77.
Mons. Stamati amava rispondere e scrivere personalmente lettere a noi sacerdoti. Il 
nostro epistolario con lui dal 1960 al 1987 si presenta abbastanza corposo e ricco di 
ammaestramenti pastorali. Egli ha compiuto numerose visite pastorali per dialogare 
con tutte le nostre comunità e per soccorrerle nei loro bisogni spirituali e materiali.
Mons. Giuseppe Agostino, vescovo illuminato ed oratore mirabile, vice-presidente 
della CEI, davanti alla bara del vescovo Stamati nella cattedrale di Lungro il 7 
giugno 1987, si è espresso in questi termini:
“Mons. G. Stamati è il Santo di questa Chiesa. Lui, l’uomo, noi lo ricordiamo 
sempre assorto, sempre ripiegato nella contemplazione. La sua stessa figura fisica, 
così ieratica lo timbrava come l’uomo della preghiera, come l’uomo di Dio. Ma 
non per questo era assente dal mondo. Anzi, quanto distingueva la sua vita era 
una contemplazione aperta, una contemplazione sorridente. Aperto ai problemi 
del nostro tempo. Aperto ai problemi della Calabria. Sensibile ai grandi problemi 
della Chiesa, all’ecumenismo, al grande dialogo tra le Chiese. Lui, portatore 
dell’esperienza ricca e preziosa della vostra cultura, della vostra Liturgia, della 
vostra spiritualità, era sempre presente all’interno della Conferenza Episcopale 
Calabra, Colui che rispetto saldamente sapeva offrire i contenuti illuminanti della 
sua spiritualità”. 
Egli, con la sua morte, ha consegnato l’Eparchia  alle cure pastorali del nuovo 
Pastore mons. Ercole Lupinacci, trasferito da Piana degli Albanesi, che egli 
aveva personalmente indicato come vescovo di quella Sede nel 1981. E mons. E. 
Lupinacci il 15 gennaio 1988 nella cattedrale di Lungro annunzia al clero ed al 
nostro popolo arbëresh di voler celebrare, insieme, il Primo Sinodo Diocesano, 
interpretando i nuovi segni dei tempi. Un Sinodo in modo che il volto dell’Eparchia 
sia più splendido.



113LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Note di chiusura

1	 A. Bellusci, Il Bollettino Ecclesiastico di Lungro dal 1925 al 1967 – Tematiche, problemi, 
prospettive, cronache durante l’episcopato di G. Mele, Lajme, 1, 2008, 29-34; 3, 2008, 20-37; 1, 
2009, 8-15; 2, 2009, 20-30. Lajme,1, 2008, 29-34; 3, 2008, 20-57; 1, 2009, 8-15; 2, 2009, 20-30.

	 A. Bellusci, Mons. E. Lupinacci, Lajme, 2, 2010, 3-7; A. Bellusci, Genesi e percorso dell’Eparchia 
di Lungro, Lajme, 1, 2011, 11-21;A. Bellusci, Mons. G. Mele, Lajme, 3, 2011, 4-23.

	 A. Bellusci, Mons. G. Stamati, Lajme, 1, 2012, 9-31.
	 A. Bellusci, Mons. G. Mele scrive a P. Zimmerman – Situazioni e problemi dell’Eparchia dal 

1919 al 1926, Lajme, 2, 1999, 18-20.
2	 G. Passarelli, La visita di Giovanni Mele ai paesi arbëreshë di Calabria e Lucania nel 1918, 

Graphe.it Edizioni, Perugia 2019; 
	 S. Parenti (a cura), Kirillo Korolevskij, L’Eparchia di Lungro nel 1921 – Relazione e note di 

viaggio, Unical, Rende 2011.
3	 G. Stamati, In cammino, Bollettino, Lungro, 1, 1967, 1.
4	 G. Stamati, Lettera di ringraziamento al Papa Paolo VI, Bollettino, Lungro, 1, 1967, 4-6.
5	 G. Stamati - G. Perniciaro - T. Minisci, Appello per il V centenario della morte di G. K. 

Skanderbeg, Bollettino, 1, 1967, 47.
6	 G. Stamati, Il centenario di Skanderbeg: Punto di arrivo o di partenza?, Bollettino, 2, 1968, 3.
7	 Paolo VI, Lettera in occasione del V centenario della morte di G. K. Skanderbeg, Bollettino, 2, 

1968, 5-9.
8	 G. Stamati, Decreto di istituzione del Consiglio Presbiterale, Bollettino, 2, 1968,18-21.
9	 G. Stamati, Decreto di adozione della lingua parlata nella Liturgia, Bollettino, 3, 1968, 14-16.
10	 A. Bellusci, Il centenario di Skanderbeg festeggiato a S. Costantino Albanese, Bollettino, 3, 

1968, 42.
11	 E. Fortino, Concluso il convegno ecumenico della C.E.I., Bollettino, 3, 1968, 48-52.
12	 V. Matrangolo, Pellegrinaggio Paolino nell’Oriente Cristiano, Bollettino, 3, 1968, 53-59.
13	 E. Lupinacci,  Discorso di Atenagora ad un pellegrinaggio italiano, Bollettino, 3, 1968, 60-61.
14	 P. Tamburi, Gargese: Oasi greca della Corsica, Bollettino, 3, 1968, 62-63.
15	 D. Bellizzi, Tra gli albanesi del Kossovo-Metohja, Bollettino, 3, 1968, 64-65.
16	 G. Stamati, Un cinquantennio, Bollettino, 4, 1968, 3-6.
17	 Benedetto XV, La Costyituzione Apostyolica “Catholici Fideles”, Bollettino, 4, 1968, 7-12.
18	 G. Stamati, Padre G. Brioschi lascia S. Paolo Albanese, Bollettino, 4, 1968, 60.
19	 G. Stamati, Koinonia-Comunione, Bollettino, 5, 1969, 5-8.
20	 D. Bellizzi, Cronaca da Firmo, 5, 1969, 54.
21	 F. Camodeca, Cronaca da Civita, Bollettino, 5, 1969, 56.
22	 P. Tamburi, Cronaca da San Basile, Bollettino, 5, 1969, 57.
23	 G. B. Mollo, Cronaca da Castroregio, Bollettino 5, 1969, 58-60.
24	 A. Bellusci, Cronaca da San Paolo Albanese, Bollettino, 5, 1969, 59-62.
25	 P. Tamburi, Cronaca da Lungro, Bollettino, 5, 1969, 62.
26	 G. Stamati, Consiglio Pastorale, Bollettino, 6, 1969, 3-6.
27	 E. Fortino, Visita ad Istanbul del card. Willebrands, Bollettino, 6, 1969, 13-19.
28	 A. Bellusci, Appunti su un viaggio in Grecia, Bollettino, 6, 1969, 83-88.
29	 A. Frega, Tra i lungresi del bergamasco, Bollettino, 6, 1969, 89.
30	 G. Stamati, Lettera al presidente della “Vatra” di Boston, Bollettino, 6, 1969, 91.



114 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

31	 G. Ferrari, La Santa Missione a S. Paolo Albanese, Bollettino, 7, 1970, 75.
32	 E. Giordano, La Santa Missione ad Ejanina, Bollettino, 7, 1970, 76.
33	 V. Scarvaglione, La Missione a Frascineto, Bollettino, 7, 1970,  77.
34	 D. Refrontolotto, La Missione a San Giorgio Albanese, Bollettino, 7, 1970, 78.
35	 E. Fortino, Concilio della Chiesa Ortodossa, Bollettino, 7, 1970, 105. 
36	 A. Bellusci, Pellegrinaggio a Milo con gli “arvanites-arberori” di Grecia, Bollettino, 7, 1970, 

113-126.
37	 Bollettino, 8, 1970-1971, 3-14.
38	 G. Stamati, La scomparsa del Papàs G. Battista Mollo, Bollettino, 8, 1970-71, 63.
39	 G. Stamati, Conferimento del titolo di Archimandrita di Padre Oliviero Racquez, Bollettino, 8, 

1970-1971, 64.
40	 G. Stamati, 50° di sacerdozio del canonico G. Battista Tocci, Bollettino, 8, 1970-1971, 64.
41	 Damiano Piro, La Due Giorni di studi a San Cosmo Albanese, Bollettino, 8, 1970-1971, 81.
42	 G. Stamati, La scomparsa dell’Archimandrita Pietro Dumont, Bollettino, 8, 1970-1971, 93.
43	 Bollettino, 9, 1971,20-24.
44	 G. Stamati, Statuto definitivo del Consiglio Presbiterale, Bollettino, 9, 1971, 2629.
45	 Atenagora, Verso l’inter-comunione, Bollettino, 9, 1971, 55-58.
46	 G. Stamati, L’Amministratore Apostolico in visita agli emigrati diocesani nell’Italia 

Settentrionale, Svizzera e Francia, Bollettino, 9,1971, 84-93.
47	 G. Ferrari, Grammatica albanese (Recensione), Bollettino, 9, 1971, 107.
48	 A. Bellusci, Canti Sacri Albanesi (Recensione), Bollettino, 9, 1971, 108.
49	 F. Godino, Gli italo-albanesi e la difesa del rito greco in Italia, Bollettino, 9, 971,  109.
50	 E. Fortino, Breve commento all’Istruzione, Bollettino, 10, 1972, 25.
51	 G. Stamati, Lettera a Sua Santità Demetrio I, Bollettino, 10, 1972, 89-91.
52	 G. Stamati, Il vescovo visita le comunità parrocchiali, Bollettino, 10, 1972, 110-116.
53	 N. Vilotta, Campi di lavoro a Castroregio, Bollettino, 10, 1972, 123.
54	 Bollettino, 10, 1972 135.137.
55	 P. Tamburi, Manuale di lingua albanese (F. Solano), Bollettino, 10, 1972, 145.
56	 Bollettino, 11, 1973, 57-62.
57	 Bollettino, 11, 1973, 69-85.
58	 A. Frega, Preziosa icona dell’Axion estin ad Acquaformosa, Bollettino, 11, 1973, 104.
59	 G. Stamati, La morte dell’archimandrita Pietro Scarpelli, Bollettino, 11, 1973, 109.
60	 G. Stamati, Situazione religiosa in Albania, Bollettino, 11, 1973, 123-128.
61	 Bollettino, 12-17, 1979, 8-9.
62	 Bollettino, 12-17, 1979, 40-141.
63	 Bollettino, 12-17, 1979, 145-154: Documentazione dell’annessione della parrocchia di Falconara 

Albanese all’Eparchia di Lungro e nomina del Papàs A. Bellusci, parroco della comunità il 2 
marzo 1974.

64	 Bollettino, 12-17, 1979, 155-163.
65	 Bollettino, 12-17, 1979, 187.
66	 G. Stamati, In memoria del Papàs Marco Mandalà, Bollettino, 12-17, 1979, 188.
67	 G. Stamati, In memoria di mons. A. Spina, Bollettino, 12-17, 1979, 189.
68	 G. Stamati, In memoria di padre Germano Giovanelli, Bollettino, 12-17, 1979, 190.
69	 G. Stamati, In memoria di padre Niceta Di Grigoli, Bollettino, 12-17, 1979,  191.
70	 G. Stamati, In memoria di padre Luca Gattuso, Bollettino, 12-17, 1979, 191.
71	 G. Stamati, In  memoria del papàs G. Battista Tocci, Bollettino, 12-17, 1979,  191.,



115LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

72	 G. Stamati, In memoria del papàs G. De Nicco, Bollettino, 12-17, 1979, 192.
73	 G. Stamati, In memoria del papàs Costantino Talarico, Bollettino, 12-17, 1979, 193.
74	 Bollettino, 18-25, 1980-1987, 180.
75	 A. Bellusci, La morte dell’eparca arbëresh mons. Giovanni Stamati – Testimonianze, Lidhja/

L’Unione, 17-18, 1987, pp. 504-507. In questa commemorazione si trovano le seguenti 
testimonianze: Mons. Ercole Lupinacci, vescovo di Piana degli Albanese, mons. Giuseppe 
Agostino, vescovo di Crotone; Archim. Pietro Tamburi, parroco di Lungro; Vincenzo Iannuzzi, 
sindaco di Lungro; Vincenzo Martino, rappresentante del comitato cittadino; Francesco Damis, 
avvocato; mons. Dino Trabalzini, arcivescovo di Cosenza; prof. Franca D’Agostino; Martin 
Basilio Bellusci, sindaco di Plataci; Ing. Giulio Scura, presidente del comitato arbëresh di 
Cosenza.

76	 Giovanni Stamati, Messaggio ai lettori della rivista, Lidhja, 1,1980, 1; G. Stamati, Eroica Chiesa 
in Albania, Lidhja, 2,1981, 6. G. Stamati, Significato dell’Iconostasi nel cuore di Cosenza, 
Lidhja, 10, 1984, 218.

77	 A. Bellusci, Cammino di un Chiesa di rito bizantino-greco – Biografia e bibliografia del Clero 
dell’Eparchia dal secolo XV al XXI, Lungro 2022.

	 A. Bellusci - R. Burigana, Storia dell’Eparchia di Lungro – Le comunità albanofone di rito 
bizantino in Calabria 1439-1919, vol. I, Centro Sudi per l’Ecumenismo, Venezia 2019.

	 A. Bellusci - R. Burigana, Storia dell’Eparchia di Lungro – L’Eparchia di Lungro degli Italo-
Albanesi dell’Italia Continentale, vol. II, Centro Studi per l’Ecumenismo, Venezia 2020.



116 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Il culto di San Francesco di Paola, che lo storico Burgarella definì l’ultimo 
dei santi italo-greci, continua a vivere nelle tradizioni e nell’arte fortemente 
simbolica dei paesi dell’Arberia

Le pratiche religiose - scandite da feste che portano colore alle giornate sempre 
uguali - forniscono ai paesi arbëreshë la materia prima della propria identità. 
L’ultima domenica di luglio a Vaccarizzo Albanese si festeggia san Francesco di 
Paola. È conosciuta come festa degli emigranti vaccarizzioti e fu istituita per poter 
dare la possibilità a chi rientra d’estate a partecipare alla sentita devozione verso 
san Francesco. 
Numerose sono a Vaccarizzo le effigie del Santo: lo troviamo tridimensionale nella 
bellissima statua lignea di scuola napoletana che viene portata in processione, 
raffigurato nell’icona dipinta da Angela Marchianò nella chiesa parrocchiale, 
presente in una storica edicola sacra in muratura nella zona alta del paese, ma 
anche raffigurato in un tondo vetrato al centro della navata centrale della chiesa 
Santa Maria di Costantinopoli. Quest’ultimo fu voluto anni fa dalla Commissione 
dell’Assunta e realizzato dall’artista salernitano Antonio Perotti secondo la tecnica 
francese grisaille, una particolare pittura che si esegue sul lato interno delle vetrate, 
prima della piombatura, per aggiungere alcuni effetti pittorici, altrimenti impossibili 
a causa dell’uniformità cromatica dei vetri.
Sin dal Medioevo, nelle vetrate delle chiese, il sole e l’arte si uniscono per insegnare 
tramite la pedagogia luminosa dei colori e delle raffigurazioni, offrendo uno sguardo 
fugace sul regno divino e invitando l’anima a elevarsi.
Qualche giorno fa, mi sono fermato a contemplare un chiaro raggio di sole che 
vibrava attraverso la figura di san Francesco di Paola sfiorando gli affreschi 
bizantini, danzando sulle panche e finalmente filtrando in due splendenti chiazze 
colorate sul pavimento della navata; la pace, la grandezza ultraterrena del Paolano 
creano un’aura misteriosa, rimandando ad un significato più profondo. Ho tentato 

La mistica della luce
in un piccolo tondo vetrato

Papàs Elia Hagi



117LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

di mettere insieme qui suggestioni e letture come Capolavori nel dialogo di A. 
Plesu oppure Bisanzio. Storia straordinaria di un impero millenario di J. Herrin 
partendo dal semplice tondo vetrato che rinfresca d’estate la chiesa parrocchiale di 
Vaccarizzo, lavoro artistico e vettore di luce e di aria. Ci rivela nella sua materia 
individuale, la figura di San Francesco di Paola, da collocare nell’alveo più ampio 
della storia e dell’osmosi culturale italo-greco-albanese. Pagliuzze scure e lucenti,  
le pupille vive di san Francesco ci interpellano piene di misericordia e di carità. 
Il destino ha voluto che il tondo centrale vetrato sia come un enorme polmone, 
il luogo d’un continuo trasferimento tra interno ed esterno. Se viene aperto come 
una normale finestra, permette all’aria di insinuarsi per rinfrescare l’ambiente. 
Ma anche da chiusa, questa finestrella vive dalla luce che le viene dall’esterno, 
e l’esterno, a sua volta, viene illuminato di sera dall’interno (foto). Rivestito di 
trasparenza, il Santo si lascia attraversare dalla luce come dall’energia di un respiro, 
e dà così voce ad un’antica tradizione di glorificazione della luce. I Misteri orientali 
e i Misteri greci di Eleusi o Delfi, vivevano di un culto inviolabile dell’energia 
luminosa. Platone assimilò la maestà del sommo Bene al principio solare e tutta 
la tradizione neoplatonica bizantina rimase nell’adorazione di questo principio. Si 



118 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

faceva la differenza tra la luce spirituale, fonte di tutte le cose e la luce sensoriale, 
pallido riflesso della prima. 
Negli scritti neoplatonici del VI secolo lasciati dallo Pseudo-Dionigi l’Areopagita, 
si distinguono tre gradi successivi di perfezione spirituale dell’anima: purificazione, 
illuminazione e unione mistica. Sono tre momenti che si risolvono nel riassorbimento 
delle anime nella Luce originaria, quella di Dio. Chi si unisce con la Luce diventa 
egli stesso luce. L’impronta soave della Luce la ritroviamo nel gusto bizantino 
per la brillantezza delle tessere dei mosaici, per i colori puri, per lo splendore dei 
paramenti liturgici o la lucentezza dei flabelli e di altre suppellettili sacre. Come il 
Bene, come la Verità, anche il Bello è Luce. 
Il neoplatonismo così caro ai bizantini approda in Italia durante i negoziati 
ecumenici del Concilio di Firenze, importante tentativo di riconciliazione tra la 
Chiesa cattolica e la Chiesa ortodossa. La serie di conferenze pubbliche su Platone 
del filosofo Georgios Gemistos Plethon proveniente dalla Morea, invitato dal Papa 
al Concilio nel 1438, ispirarono Cosimo de Medici nella fondazione dell’Accademia 
platonica rivelando un contributo bizantino al Rinascimento italiano. 
Marsilio Ficino, la mente direttiva del sodalizio di studiosi fiorentini dell’Accademia, 
tradusse in latino le opere di Platone, Plotino e altri filosofi neoplatonici. Da loro 
furono influenzati artisti come Sandro Botticelli, Leonardo da Vinci, Perugino, 
Luca Signorelli; le dottrine dell’Accademia platonica ebbero dirette conseguenze 
nelle arti figurative, sia per i desideri della committenza, guidata dai Medici, sia per 
uno spirito emulativo che si propagò in tutte le più importanti corti d’Italia (e poi 
d’Europa).
La filosofia come illuminazione della mente per Ficino significava disporre e 
piegare l’anima in modo che diventi intelletto e accolga la luce della divina 
rivelazione. Sostenne che la luce fosse la manifestazione più diretta dell’Uno, il 
principio supremo dell’universo; permettendo agli esseri umani di conoscere il 
mondo e di entrare in contatto con la divinità. Tali teorie combinavano elementi del 
neoplatonismo, della teologia cristiana e della scienza dell’epoca.
I santi, anche per noi oggi, sono nella Luce eterna del Dio vivente, sono intercessori 
spirituali e, come li chiama magnificamente la poesia liturgica bizantina, “insieme 
oranti” con noi.  Quindi nei prossimi giorni a Vaccarizzo preghiamo - insieme a san 
Francesco di Paola  e per sua intercessione - il Dio vivente per i nostri “bisogni e 
necessità”, come recita il canto tradizionale a lui dedicato.
Nel volume dedicato al centenario dell’Eparchia di Lungro edito da Editoriale 
Progetto 2000, in un breve saggio di Filippo Burgarella, intitolato: “L’ultimo santo 
italo-greco in Calabria”, si definisce san Francesco di Paola prossimo alla schiera dei 
santi calabro-greci anche in alcuni motivi agiografici, in particolare nel prodigioso 



119LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

attraversamento dello Stretto; naturale è poi l’accostamento col monachesimo 
calabro-greco e con le fonti orientali e basiliane per la sua austera santità, visibile 
nel digiuno e nella dieta senza la carne, già sperimentata da generazioni di asceti e 
monaci bizantini della Calabria. 
Per Platone, il corpo si frappone tra l’anima e la verità. L’anima, “intrappolata” 
nel corpo, lotta per liberarsi e raggiungere la Verità attraverso la purificazione e 
la contemplazione. Innumerevoli furono i monaci orientali di varie epoche che 
precedettero san Francesco nell’ascetica alimentare, da Simeone lo Stilita e san 
Giovanni Climaco, noti per le loro pratiche ascetiche estreme fino a san Gregorio 
di Nissa, uno dei più importanti Padri della Chiesa d’Oriente. Tutti affermavano 
che il digiuno è pratica essenziale della vita mistica: purifica l’anima e la rende più 
ricettiva all’esperienza di Dio. 
I santi hanno cambiato la storia del loro tempo e del loro territorio; spesso li 
ricordiamo anziani, prossimi alla morte: a Corigliano, per esempio san Francesco 
di Paola viene invocato come “u viecchiu”, e la stessa iconografia di Vaccarizzo 
Albanese lo raffigura in veneranda età. In realtà san Francesco e altri santi come 
lui hanno cominciato sin da giovani a vivere con una misura alta il Vangelo, 
spesso incoraggiati o ispirati da altri modelli. Si parla di giovani, della necessità di 
ascoltare le loro voci e i loro silenzi, le loro assenze, la loro voglia di vita, di futuro, 
la loro energia fisica e spirituale, la loro creatività, la loro capacità di stupirsi, la loro 
apertura, il loro linguaggio. Se la Chiesa saprà lasciare spazio e voce ai giovani, 
sarà sempre nuova, fresca, al passo coi tempi e luminosa.



120 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

 Affresco: Pentecoste, Chiesa Cattedrale di Lungro (CS)

Come sta 
l ’ecumenismo?

Il dialogo ecumenico
 a 15 anni dalla fondazione del Centro Studi 

per l’Ecumenismo in Italia

L’evento potrà essere seguito su piattaforma Zoom, richiedendo le chiavi di accesso all’indirizzo 
ecumenismo@lungro.chiesacattolica.it

• Introduzione
 S.E. Mons. DONATO OLIVERIO
 Vescovo dell’Eparchia di Lungro - Presidente del Centro Studi per l’Ecumenismo in Italia

• Prof. Papàs ALEX TALARICO 
 Studio Teologico Calabro “S. Pio X” - Catanzaro 
 Questioni antiche e nuove. Dialogo e testimonianza per l’unità visibile della Chiesa 

• Prof. LUIZ CARLOS LUZ MARQUES
 Universidade Católica de Pernambuco - Recife
 Dal Mediterraneo all’Atlantico. Progetti passati e futuri tra l’Universidade Católica de Pernambuco e   
 il Centro Studi per l’Ecumenismo in Italia

•  Prof. RICCARDO BURIGANA
 Direttore del Centro Studi per l’Ecumenismo in Italia - Firenze
 Una memoria viva. Il Centro Studi nel cammino ecumenico in Italia (2008-2023)

• Conclusioni
 Prof. RENATO BURIGANA
 Presidente dell’Associazione x il Dialogo - Firenze

• Modera
 Prof. Don FRANCESCO PESCE
 Direttore del Centro per la Famiglia della diocesi di Treviso

Venerdì 1° Dicembre 2023 - Ore 18.00 Zoom

Eparchia di Lungro 
degli Italo-Albanesi 
dell’Italia Continentale

CENTRO STUDI PER L'ECUMENISMO IN ITALIA - FIRENZE
EPARCHIA DI LUNGRO



121LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

Buonasera.
Un saluto a tutti i partecipanti a questo incontro dal titolo “Come sta l’ecumenismo? 
Il dialogo ecumenico a 15 anni dalla fondazione del Centro Studi per l’Ecumenismo 
in Italia”.
Come presidente del Centro Studi per l’Ecumenismo in Italia, mi è stato chiesto di 
introdurre questa conferenza in occasione del quindicesimo anniversario dalla fon-
dazione del Centro Studi per l’Ecumenismo in Italia, il quale ricorre in un tempo di 
grande vivacità ecumenica, un tempo che necessita di condivisione e di memoria.
Ed è proprio per questa necessità che il lavoro del Centro Studi, oggi più che mai, risulta 
essere fondamentale per il cammino della Chiesa Cattolica in Italia, ma non solo.
Fare condivisione, vuol dire essere consapevoli di essere stati chiamati, dal nostro 
comune Maestro, ad essere una cosa sola, un unico popolo, una comunità di uomini 
e donne in cammino, per aiutarsi gli uni gli altri a procedere sulla via verso la divi-
nizzazione.
L’unico fine di ogni cristiano è di poter giungere, per grazia e misericordia di Dio, 
con una risposta sinergica, di fronte al trono di Dio per poter gustare in eterno il 
banchetto della vita, nel giardino della vita.
E il cammino cristiano verso la salvezza non è mai autonomo o singolo. La Chiesa 
terrena esiste in quanto comunione di chiamati, ad immagine della comunione d’a-
more della Santissima Trinità.
Proprio in questo cammino di comunione e d’amore, non possono esistere testimoni 
di uno stesso Cristo divisi tra di loro. Pertanto, ogni divisione fra le Chiese è con-
trotestimonianza ed è segno del peccato e di quella ferita che ha intaccato l’uomo. 
Una ferita sanata ontologicamente per tutta l’umanità dalla Incarnazione, Morte e 
Risurrezione del Cristo, ma una ferita che temporalmente si manifesta ogni qual 

CICLO di CONFERENZE
“Come sta l’ecumenismo? 

Il dialogo ecumenico 
a 15 anni dalla fondazione del 

Centro Studi per l’Ecumenismo in Italia”
Saluto introduttivo del Vescovo Donato Oliverio

alla Conferenza on-line 

Lungro, 1 dicembre 2023



122 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

volta l’uomo decide di anteporre altre dinamiche all’unica dinamica di salvezza: 
l’amore per Dio e per gli altri.
Amatevi gli uni gli altri, come io vi ho amati. Questa è l’unica missione che il Si-
gnore Gesù ci ha consegnato. Questo siamo chiamati a vivere. Sempre e dovunque. 
Ogniqualvolta non riusciamo a vivere questo amore, vuol dire che siamo ancora 
invischiati nel fango del peccato.
Soltanto la Grazia di Cristo potrà sollevarci da questo fango. Allo stesso tempo sol-
tanto la conversione di ciascuna Chiesa locale, insieme, potrà sanare la ferita della 
divisione.
Forse uno dei problemi che oggi impedisce la comunione fra le Chiese è proprio 
quello di considerare la conversione come atto singolo, di ciascun uomo. Ma se la 
salvezza riguarda tutti, dal momento che nessuno si salva da solo, anche la con-
versione dei cuori deve riguardare l’intera comunità ecclesiale, dal momento che 
l’uomo da solo non può redimersi e fatica camminare, piuttosto sperimenta l’amore 
di Dio in una comunità, in un reciproco aiutarsi a rialzarsi dopo ogni caduta.
Vorrei che il Centro Studi per l’Ecumenismo, prima di ogni attività accademica e 
scientifica – che di certo è fondamentale e necessaria in un tempo dove le compe-
tenze molto spesso sono ritenute secondarie – vorrei che il Centro Studi divenisse 
esempio di cammino comune, di conversione comune, di comunione per la causa 
dell’unità dei cristiani.
Nel cammino comune dei cristiani fondamentale è anche la memoria. Fare memoria 
è sempre esperienza di salvezza. In modo particolare il Centro Studi è chiamato a 
fare memoria del passato, in un’ottica di guarigione delle memorie, per aiutare il 
dialogo teologico a superare le barriere della divisione e sanare gli eventi che nel 
tempo hanno lacerato la tunica del Cristo.
Inoltre, fare memoria per il Centro Studi, vorrà dire anche ricordarsi con gratitudine 
verso Dio della storia vissuta in questi quindici anni per discernere la volontà di Dio 
sul cammino del Centro.
Prima di concludere vorrei spronare il Centro a continuare il suo prezioso lavoro, 
anche in comunione con l’Eparchia di Lungro, visto che le due realtà sono legate 
da una amicizia non recente, ma che risale all’episcopato del mio predecessore, di 
venerata memoria, Mons. Ercole Lupinacci, quando avviò una collaborazione con il 
Centro Studi ai tempi del convegno dell’Ufficio Nazionale per l’ecumenismo della 
CEI sull’ortodossia ad Ancona, nel 2010, quando Mons. Lupinacci venne chiamato 
a presiedere il convegno in quanto presidente ad interim della Commissione per il 
dialogo della Conferenza Episcopale Italiana.
In quella occasione Mons. Lupinacci aveva sottolineato come «L’impegno per la 
costruzione dell’unità visibile della Chiesa costituisce un impegno prioritario, una 



123LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

EPARCHIA

scelta irreversibile per la Chiesa Cattolica, chiamata a vivere nella quotidianità del-
la testimonianza della fede l’obbedienza alle parole di Cristo che ci invita a essere 
“unum”».
Più recente invece è la collaborazione dell’Eparchia con il Centro Studi, in occa-
sione delle ricerche che hanno condotto alla redazione della Storia della Eparchia 
di Lungo, in due volumi, pubblicata nella collana di fonti e studi per il dialogo Oe-
cumenica, che rappresenta una delle iniziative per la favorire la conoscenza della 
memoria del cammino ecumenico.
Infine, la fruttuosa esperienza, messa in cantiere sin dal 2019, e realizzata ormai da 
4 anni dei Cicli di Conferenze online, incontri di approfondimento e formazione.
Continuiamo questo cammino, non temendo i venti contrari né le mode passeggere 
di questo mondo, con la certezza che il cammino comune di tutti i cristiani – di ogni 
confessione – è il cammino che il Signore attende da noi in questo millennio.
Dio vi benedica.



124 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA



125LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

Dal 18 al 21 settembre 2023, l’appuntamento annuale con circa 60 presuli e 
sacerdoti dal titolo: “La famiglia nel contesto delle Chiese orientali cattoliche in 
Europa”. Presenti anche il nunzio Pawłowski, il presidente del CCEE, monsignor 
Grušas, e don Jalakh, segretario del Dicastero per le Chiese Orientali. Prossimo 
appuntamento in Romania nel 2024.
Si è svolto ad Atene, in Grecia, dal 18 al 21 settembre 2023, l’incontro annuale dei 
vescovi orientali cattolici d’Europa, dal titolo: “La famiglia nel contesto delle Chiese 
orientali cattoliche in Europa”, su invito Manuel Nin i Güell, esarca apostolico 
per i cattolici di tradizione bizantina in Grecia, e di monsignor Joseph Bezazian, 
amministratore apostolico dell’Ordinariato Armeno Cattolico in Grecia. 
All’incontro hanno partecipato più di 60 vescovi e sacerdoti in rappresentanza delle 
Chiese cattoliche orientali dell’Ucraina, Romania, Ungheria, Slovacchia, Bulgaria, 
Serbia, Croazia, Germania e Paesi Scandinavi, Grecia armena e bizantina, Bielorussia, 
Cipro, Italia e rappresentanti della Chiesa siro malabarese e della Chiesa siro cattolica 
nella sua diaspora europea. Erano presenti anche il nunzio apostolico in Grecia, 
monsignor Jan Romeo Pawłowski; il presidente del CCEE, monsignor Gintaras 
Grušas; don Michel Jalakh, segretario del Dicastero per le Chiese Orientali.
Giorni sinodali
Nel suo discorso inaugurale, il vescovo Manuel Nin ha ricordato i cento anni 
dall’arrivo del vescovo Giorgio Calavasis da Costantinopoli ad Atene, sottolineando 
che l’Esarcato greco si è ingrandito “in questi ultimi decenni con altre due realtà 
etniche e soprattutto ecclesiali: i fedeli di tradizione caldea provenienti da Iraq e 
dalla Siria e i fedeli ucraini di tradizione bizantina. In un’unica realtà ecclesiale 
senza distinzioni, né gradi, né privilegi, ma siamo tutti uno in Cristo”. Augurandosi 
che questi giorni di preghiera, di riflessione e di condivisione siano “per tutti noi, 
veramente sinodali perché cammineremo con Cristo, unico Signore delle nostre vite 
e delle nostre Chiese”, ha concluso il suo intervento con “un ricordo speciale per la 
Chiesa Cattolica di tradizione bizantina in Ucraina e per tutto il popolo ucraino in 
questo momento di guerra ingiusta e di enorme sofferenza”.

Ad Atene incontro dei Vescovi 
Orientali Cattolici di Europa: 

focus su guerra e famiglie
18-21 settembre 2023



126 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

Le problematiche delle famiglie cattoliche orientali
A presentare ai vescovi le problematiche che vivono oggi le famiglie cattoliche 
orientali è stato monsignor Milan Lach, vescovo ausiliare dell’Eparchia di 
Bratislava. Nella società odierna, la famiglia deve affrontare ovunque una pressione 
inimmaginabile, ha detto il presule. “C’è una lotta per la famiglia, se sopravvive 
la famiglia sopravvive la società, se non sopravvive la famiglia non sopravvive 
nemmeno la società”. “La funzione della famiglia – ha aggiunto – è quella di 
permettere a ciascuno dei suoi membri di diventare una persona matura che ha 
il chiaro senso della propria “identità” e, di conseguenza, è capace di “intimità”. 
In quanto “opera di Dio unica ed irripetibile, ogni persona deve riconoscere e 
sviluppare in sé questa unicità”. E poiché nessuno può costruire la sua identità 
nella solitudine ma ha bisogno degli altri per realizzarla, ha nella famiglia il primo 
e privilegiato luogo che gli permette di costruire la propria identità. Una famiglia 
unita, dove ognuno riserva del tempo all’altro, vive nel dialogo e permette ai suoi 
membri di affrontare le tante situazioni di crisi e di conflitto, e fronteggiare eventuali 
dipendenze che stravolgono la famiglia stessa. In quest’ottica, accompagnare le 
famiglie deve essere una delle priorità della Chiesa. Occorre creare, in parrocchia, 
una comunità per le giovani famiglie così da evitare che, dopo il matrimonio, si 
ritrovino sole ad affrontare i problemi e le sfide della vita di coppia. E ha concluso: 



127LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

“nelle Chiese Orientali, un modello per ispirare l’amore nelle nostre famiglie può 
essere individuato nella Santissima Trinità che è l’amore delle Persone Divine una 
verso l’altra”.
Le famiglie dei sacerdoti
Del rapporto tra il vescovo e il clero sposato ha parlato il diacono János Nyirán, 
della Chiesa metropolitana di Hajdudorog. Sposato, insegnante e padre di cinque 
figli, il protodiacono ungherese ha illustrato i tanti problemi e le sfide che affrontano 
anche le famiglie dei sacerdoti. Molto delicati sono per i chierici il rapporto con 
il denaro e l’uso del tempo. Quale tenore di vita può permettersi un sacerdote 
sposato? Quali le pretese economiche della sua famiglia? Quale l’esempio per i 
fedeli? E ancora, come fare buon uso del tempo? Quanto tempo deve trascorrere un 
sacerdote sposato con la sua famiglia? Come assicurarsi che il chierico non trascuri 
la sua spiritualità? Sono solo alcuni degli interrogativi con cui si deve misurare ogni 
giorno un sacerdote e anche il suo vescovo, nell’accompagnare con sollecitudine il 
presbiterio a lui affidato. Ancora più delicati sono i problemi che possono insorgere 
nella vita di un prete relativi a dipendenze, adulterio, divorzio, abusi soprattutto 
nei confronti di minori. Come aiutare la famiglia di un chierico in difficoltà? Cosa 
fare quando il matrimonio è in crisi? Come individuare i casi di abuso e agire 
tempestivamente? Fra le soluzioni indicate, il favorire iniziative di formazione 
permanente, l’accompagnamento psicologico di esperti qualificati, formulare codici 
di condotta obbligatori per tutti. Molto importante è anche prendersi cura delle 
mogli dei sacerdoti e accompagnare il percorso formativo e educativo dei figli.
La risposta della Chiesa cattolica in Europa alla guerra in Ucraina
Monsignor Bohdan Dzyurakh, esarca apostolico per gli ucraini di rito bizantino 
in Germania e Scandinavia, ha raccontato “La risposta della Chiesa cattolica in 
Europa alla tragedia della guerra russa contro l’Ucraina”. “Oggi le famiglie ucraine 
stanno soffrendo il colpo più pesante e doloroso di questa guerra disumana e barbara. 
14 milioni di persone, soprattutto donne, bambini e anziani, sono stati costretti a 
fuggire dalle loro case e dai loro luoghi d’origine. La guerra ha colpito il cuore 
stesso della società ucraina, e questo cuore è la famiglia”. Per questo, ha continuato 
il vescovo Bohdan, il sostegno e l’assistenza spirituale, psicologica e sociale delle 
famiglie continuerà ad essere il tema principale “delle nostre riunioni sinodali e 
di tutto il nostro lavoro pastorale in Ucraina e all’estero”. Ha, quindi, espresso la 
gratitudine per la solidarietà della grande famiglia cristiana ed europea: “siamo in 
piedi e, ne sono fermamente convinto, resisteremo a queste prove odierne perché 
siamo sostenuti dalla forza della fede e dalla grazia di Dio. Siamo anche sostenuti 
dall’appoggio e dalla solidarietà degli europei, soprattutto dei nostri fratelli e 
sorelle nella fede e di milioni di persone di buona volontà. Infine ha presentato 



128 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

la risposta cattolica per l’Ucraina, l’iniziativa CR4U. Già all’inizio di marzo 
2022, i rappresentanti delle principali organizzazioni umanitarie di ispirazione 
cattolica hanno formato un gruppo di lavoro “Catholic Response for Ukraine” 
(CR4U) per coordinare le loro azioni nella regione colpita. Il CR4U è coordinato 
dall’International Catholic Migration Commission (ICMC), la commissione che 
riunisce gli uffici per la migrazione delle conferenze episcopali di tutto il mondo e 
collabora strettamente con il Dicastero vaticano per la Promozione dello Sviluppo 
Umano Integrale.
Prossimo appuntamento in Romania
La Divina Liturgia nella cattedrale bizantina cattolica della Santissima Trinità ad 
Atene, la celebrazione dei vespri con la preghiera per i martiri armeni e la pace 
in Ucraina presso l’Ordinariato Armeno Cattolico, insieme a tanti altri momenti 
di preghiera e di agape fraterna, hanno accompagnato i lavori di questi giorni. 
Momenti intensi di condivisione, frutto delle minoranze che arricchiscono la chiesa, 
esperienza pienamente sinodale per camminare insieme verso Cristo.
Al termine dell’incontro è stato deciso il tema del prossimo appuntamento: 
“L’umanità del sacerdote. Il rapporto tra il vescovo ed il suo clero”. L’incontro si 
svolgerà a Oradea, in Romania, dal 17 al 19 settembre 2024.



129LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

Beatitudine,
Eccellenze,
Sacerdoti, Religiosi e Religiose,

Siamo riuniti all’apertura dell’Incontro dei Vescovi Orientali Cattolici d’Europa, sotto 
il patrocinio del Consiglio delle Conferenze Episcopali d’Europa e la promozione 
dell’Esarcato per i Cattolici di tradizione bizantina insieme con l’Ordinariato Armeno 
Cattolico in Grecia che celebrano il loro 100° anniversario di presenza in questa 
storica città di Atene.
Sono lieto di rivolgervi il mio personale e cordiale saluto. Lo esprimo volentieri 
anche a nome del Prefetto Sua Eccellenza, presto Eminenza, Mons. Claudio 
Gugerotti, il quale ha tenuto che il Dicastero per le Chiese Orientali sia rappresentato, 
manifestando così riconoscenza e stima per tutti coloro che, con il loro generoso 
impegno e dedizione, hanno reso possibile questo evento.
L’incontro è centrato su un tema tanto attuale quanto importante: “La famiglia nel 
mondo contemporaneo. Sfide e speranze per le Chiese Orientali Cattoliche”. 
La famiglia ha nel disegno di Dio una visione particolare. Questa visione trova il 
suo fondamento nella Genesi quando Dio Padre crea il mondo, e all’apice dell’atto 
creatore soffia nell’uomo e nella donna il Suo spirito vitale facendoli simili a lui. Tutta 
la Scrittura racconta l’esperienza di famiglie fedeli e obbedienti al Signore, fino a 
culminare con la Sacra Famiglia nella quale il Verbo divino trova la sua dimora. Non 
solo, ma la famiglia che costituisce un nucleo vivo di amore, dove tutti i tipi di amore 
incondizionato, altruistico, gratuito e puro si confluiscono, diventa l’immagine della 
Trinità che è, in fin dei conti, uno scambio eterno di amore; come anche la Trinità da 

Incontro dei Vescovi Orientali Cattolici 
di Europa

Nea Makri, Atene (Grecia), 18-21 settembre 2023

Saluto ai partecipanti
del Rev.mo P. Michel Jalakh

Segretario del Dicastero per le Chiese Orientali



130 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

parte sua diventa icona e modello della famiglia. La famiglia nel suo vissuto rende 
concreta l’immagine della Trinità.
Questa immagine tuttavia viene oggigiorno sistematicamente sfigurata a colpi di 
reels, di Instagram e di TikTok: fenomeni che sono diventati il modello di famiglia 
(Pensate che, di media, ogni ragazza o ragazzo di 13 anni ha 1300 foto su queste 
piattaforme!). Anziché essere a immagine della Trinità, la famiglia è oggi persa tra 
mille e un modello. Le piattaforme dei social media hanno reso ordinaria ogni forma 
di perversione e normale qualsiasi deviazione. L’immoralità è diventata soggettiva 
e la dissolutezza una questione privata che riguarda la propria sfera di libertà. 
Questo “ingannevole concetto di libertà, secondo Papa Benedetto XVI, in cui il 
capriccio e gli impulsi soggettivi dell’individuo vengono esaltati al punto da lasciare 
ognuno rinchiuso nella prigione del proprio io” ostacola il lavoro educativo. “La 
vera libertà dell’essere umano, prosegue Benedetto XVI, proviene dall’essere stato 
creato a immagine e somiglianza di Dio, e pertanto [questa libertà] va esercitata con 
responsabilità, optando sempre per il bene autentico, affinché diventi amore, dono 
di sé. A tal fine, più che le teorie, sono necessari la vicinanza e l’amore caratteristici 
della comunità familiare. È nel focolare domestico che s’impara a vivere veramente, 
a valorizzare la vita e la salute, la libertà e la pace, la giustizia e la verità, il lavoro, 
la concordia e il rispetto” (Benedetto XVI, Discorso a conclusione del VI incontro 
mondiale delle famiglie – Messico, 18 gennaio 2009).
La mentalità dell’usa e getta, la ricerca continua del proprio comfort, la teoria del 
gender e i suoi derivati, la legalizzazione delle droghe cosiddette “leggere”, la realtà 
digitale effimera, ecc., rendono difficile la stabilità della famiglia e più insicuri i 
giovani nei confronti dell’impegno fedele e indissolubile del matrimonio. Forse la 
realtà delle nostre famiglie orientali è leggermente diversa rispetto a quella della 
società occidentale, ma non per questo non siamo ugualmente sotto dura prova e 
davanti a numerose sfide che rendono più attuale che mai il presente convegno.
Possa la riflessione in questi giorni condurci a rivedere quante questioni esistenziali 
girano attorno alla famiglia e che la posta in gioco qui è la vita stessa che rimane il 
tesoro più ricco che il Signore abbia mai donato.



131LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

1.  L’aggressione militare russa contro l’Ucraina: la sofferenza della famiglia 
ucraina
Il tema dell’incontro di quest’anno è “La famiglia nel mondo contemporaneo. Sfide 
e speranze per le Chiese Orientali Cattoliche”.
È diventato quasi una cosa ovvia dire che dopo il 24 febbraio 2022 il nostro mondo 
non sarà più lo stesso, dopo questo tragico giorno nella storia dell’Ucraina e 
dell’Europa. La vita di milioni di ucraini è stata divisa in “prima” e “dopo” il 24 
febbraio. E le famiglie ucraine sono quelle che sentono di più questo inevitabile 
cambiamento. È proprio per loro che decine di migliaia di volontari sono andati al 
fronte nel 2014 all’inizio dell’aggressione russa. E proprio le famiglie erano oggetto 
dell’azione umanitaria che si è svolta in Ucraina e in tutta l’Europa nei primi giorni 
e nelle settimane successive all’invasione russa su larga scala del territorio ucraino.
Illustrerò questa affermazione con due esempi.
Quando ho visitato il fronte nei giorni di Pasqua del 2016, uno dei soldati mi ha 
detto: “Eccellenza, noi non stiamo qui per i politici - ne avremo altri, ma un’altra 
patria non la avremo; quindi stiamo qui per le nostre famiglie, per i nostri figli, per 
il nostro futuro”.
La seconda storia. Uno dei miei amici, pochi giorni dopo l’invasione del 24. 
Febbraio, ha mandato all’estero la moglie e i due figli piccoli, nonché la suocera, e 
poi mi ha inviato un sms dicendo cosi: “Ho portato i miei famigliari al sicuro. Ora 
posso andare a difendere la mia patria, la mia casa paterna”.
Oggi le famiglie ucraine stanno soffrendo il colpo più pesante e doloroso di questa 
guerra disumana e barbara. 14 milioni di persone, soprattutto donne, bambini e 
anziani, sono stati costretti a fuggire dalle loro case e dai loro luoghi d’origine. La 

La risposta della Chiesa cattolica
in Europa alla tragedia della guerra russa

contro l’Ucraina

S.E. Mons. Bohdan Dzyurakh
Esarca Apostolico per gli ucraini di rito bizantino 

in Germania e Scandinavia
Presidente della Commissione CCEE “Pastorale sociale”



132 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

guerra ha colpito il cuore stesso 
della società ucraina, e questo 
cuore è la famiglia.
•	 Oggi abbiamo centinaia di 
migliaia di famiglie ucraine in 
fuga, le famiglie che sono state 
costrette ad abbandonare le loro 
case e che hanno perso il senso di 
sicurezza e di conforto familiare 
a causa della guerra;...
•	 Decine di migliaia di famiglie 
sono in lutto per la perdita delle 
persone più care e vicine; spesso, 
a causa di attacchi missilistici e 
bombardamenti, intere famiglie 
diventano vittime di questa 
ferocità dell’aggressore;...
•	 Decine di migliaia di nostre 
famiglie sono divise e lacerate 
perché gli uomini e padri delle 
famiglie sono al fronte o non 
possono lasciare il Paese per 
raggiungere i loro famigliari che 
si sono rifugiati all’estero;...
•	 Ogni famiglia ucraina oggi è 

una famiglia sofferente, che vive una situazione di incertezza, ansia, stress e paura.
•	 Il tema del sostegno e dell’assistenza spirituale, psicologica e sociale delle 

famiglie è già stato e continuerà ad essere per lungo tempo all’ordine del giorno 
delle nostre riunioni sinodali e di tutto il nostro lavoro pastorale in Ucraina e 
all’estero.

Nel Messaggio del Sinodo dei Vescovi dell’UGCC del 2021, i nostri Vescovi 
hanno identificato la guarigione dai traumi e dalle ferite di guerra come una priorità 
pastorale per i prossimi anni: “Non possiamo sognare il futuro della nostra Chiesa 
se non riflettiamo sulla necessità di curare i traumi-personali, familiari, comunitari, 
ecclesiali, nazionali, storici e globali. Queste ferite devono essere curate dal tocco 
misterioso, tenero e personale di Dio. Il potere curativo, la grazia dello Spirito Santo, 
che è in grado di guarire le ferite del passato e del presente, deriva dall’incontro con 
il Cristo vivente, il Medico del corpo e dell’anima, che si rivela nell’amore reciproco 



133LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

dei suoi seguaci. Ed è la Chiesa, con tutte le sue comunità e istituzioni, che è e deve 
essere portatrice di questa fonte di guarigione” (“La speranza a cui il Signore ci 
chiama”, Messaggio del Sinodo dei Vescovi dell’UGCC 2021, 4). Allo stesso tempo, 
i vescovi hanno chiamato i sacerdoti e collaboratori pastorali ad una speciale cura 
pastorale sulle nostre famiglie, citando le parole di Santo Papa Giovanni Paolo II: 
“Chi promuove la famiglia, promuove l’uomo; chi la attacca, attacca l’uomo. Sulla 
famiglia e sulla vita si gioca oggi una sfida fondamentale che tocca la stessa dignità 
dell’uomo.” (Ibid., 6, cfr. Udienza generale dell’8 ottobre 1997:
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1997/documents/hf_jp-
ii_aud_08101997.html).

2. Solidarietà di una grande famiglia cristiana ed europea
I problemi e le sfide sono enormi. Tuttavia, nonostante la tragicità della situazione 
attuale, noi gerarchi ucraini, insieme al nostro popolo, non ci perdiamo d’animo. 
Oggi ribadiamo al mondo intero le parole del nostro Primate, Sua Beatitudine 
Sviatoslav: “L’Ucraina resiste! L’Ucraina combatte! L’Ucraina prega!”.
Siamo in piedi e, ne sono fermamente convinto, resisteremo a queste prove odierne 
perché siamo sostenuti dalla forza della fede e dalla grazia di Dio. Siamo anche 
sostenuti dall’appoggio e dalla solidarietà degli europei, soprattutto dei nostri 
fratelli e sorelle nella fede e di milioni di persone di buona volontà. Numerosi segni 
di vicinanza e solidarietà, le visite delle delegazioni delle Conferenze episcopali, 
tra cui la visita del Presidente del CCEE in persona, la preghiera incessante per la 
pace in Ucraina, l’ospitalità verso milioni di nostri rifugiati da parte delle comunità 
ecclesiali di tutta Europa, tutto questo ci tocca profondamente e siamo grati a Voi, 
Eccellenze carissime, per questo sostegno e solidarietà fraterna.
Il senso di appartenenza ad un’unica famiglia umana ed europea sta permeando 
l’opinione pubblica europea e persino il mondo della politica. E quando il cancelliere 
tedesco Olaf Scholz ha detto: “Ucraini, voi appartenete alla nostra famiglia”, non 
è stata solo una dichiarazione politica di uno dei maggiori politici europei, ma un 
riconoscimento dell’appartenenza culturale, spirituale e storica della nostra nazione 
all’unica famiglia della civiltà europea, che ha tratto e sta traendo le sue migliori 
radici nel patrimonio della fede cristiana e del Vangelo di Cristo.
È molto significativo anche il fatto che quasi l’80% dei rifugiati ucraini non sia stato 
ospitato nei campi profughi, ma sia stato accolto da famiglie private in vari Paesi 
europei. Per questo, vorremmo esprimere la nostra sincera e profonda gratitudine 
cristiana e umana a voi, cari Confratelli, e nella vostra persona ai popoli dei Paesi 
nei quali vivete e svolgete il vostro ministero! Che Dio da parte Sua ricompensi 
questa Vostra generosità e la Vostra carità!



134 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

3. La risposta cattolica per l’Ucraina (CR4U)
Per quanto impressionante sia stato l’entusiasmo iniziale, la compassione e la 
misericordia degli europei per il popolo ucraino, eravamo altrettanto consapevoli fin 
dall’inizio che le risorse umane e le capacità private non sarebbero state sufficienti 
per lungo tempo. La guerra in corso richiede degli sforzi continui e consolidati e un 
lavoro più sistematico, istituzionale e coordinato.
Per questo motivo già all’inizio di marzo 2022, i rappresentanti delle principali 
organizzazioni umanitarie di ispirazione cattolica hanno formato un gruppo di 
lavoro “Catholic Response for Ukraine” (CR4U) per coordinare le loro azioni nella 
regione colpita (Ucraina, Polonia, Ungheria, Slovacchia, Moldavia e Romania). Il 
principio guida degli sforzi di coordinamento si basa sulla coltivazione del dialogo 
con gli attori di prima linea e con le organizzazioni di livello globale. Questo sforzo 
non intende interferire con le iniziative intraprese dai rispettivi membri del Gruppo 
di lavoro, ma è finalizzato a:

•	 coordinare le iniziative già messe in atto (o che saranno messe in atto in 
futuro) dai diversi attori cattolici

•	 identificare nuove azioni ritenute necessarie e distribuire le relative 
responsabilità:

I membri del gruppo di lavoro comprendono:
•	 Commissione cattolica internazionale per le migrazioni (ICMC)
•	 Caritas Internationalis
•	 Caritas Europa
•	 Servizio dei Gesuiti per i Rifugiati in Europa (JRS)
•	 Commissione delle Conferenze episcopali dell’Unione europea (COMECE)
•	 Consiglio delle Conferenze episcopali d’Europa (CCEE)
•	 Sovrano Ordine di Malta/Malteser International
•	 Cavalieri di Colombo

La rete comprende anche due organizzazioni Caritas in Ucraina (Caritas Spes 
della Chiesa latina e Caritas Ucraina della Chiesa greco-cattolica ucraina), Stella 
Maris, il Dipartimento di Pastorale Marittima del Dicastero vaticano per lo Sviluppo 
Umano integrale e l’Associazione Cattolica degli Stati Uniti d’America per la 
Salute.
Il Gruppo di lavoro collabora strettamente con i seguenti uffici della Curia romana:

•	 Dicastero per la Promozione dello Sviluppo Umano Integrale (DSSUI, 
P. Fabio Baggio – Sottosegretario

•	 Sezione Migranti e Rifugiati (M&R) (P. Fabio Baggio ...)
Il piano strategico condiviso si è concentrato su cinque aree principali:

1.	 Raccolta e analisi dei dati: raccogliere dati da tutte le fonti e preparare 



135LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

aggiornamenti regolari 
e frequenti per tutti i 
membri del gruppo di 
lavoro.

2.	 Assistenza umanitaria: 
coordinare la gamma 
di servizi per le varie 
categorie di persone 
interessate e garantire 
i fondi necessari. Due 
particolari aree di bisogno 
sono state segnalate: 
il rafforzamento delle 
capacità di protezione 
(soprattutto dei bambini) 
e la salute mentale e i 
servizi psicosociali.

3.	 Advocacy: monitorare 
lo scenario politico e 
promuovere il dialogo 
con i governi nazionali 
e l’Unione Europea 
(UE), le altre istituzioni 
europee e le altre organizzazioni multilaterali, come gli organismi delle 
Nazioni Unite.

4.	 Cura spirituale: assicurare la presenza di operatori pastorali (sacerdoti, 
religiosi e laici) per assistere gli sfollati.

5.	 Comunicazione: elaborare e attuare una strategia di comunicazione per 
tutti i membri del gruppo di lavoro.

Il gruppo di lavoro produce aggiornamenti settimanali (Weekly Updates) sulla 
situazione in Ucraina e nei Paesi limitrofi, con le risposte delle Nazioni Unite e di 
altre organizzazioni multilaterali, oltre a quelle dei membri del Gruppo di lavoro, 
di altre organizzazioni di ispirazione cattolica, religiose e non governative, e altre 
informazioni e risorse pertinenti per la rete.
Le informazioni aggiornate (Weekly Updates) che il Gruppo di lavoro fornisce 
regolarmente al pubblico sono in gran parte le seguenti (come esempio):

Weekly Updates #80
il 11 settembre



136 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

LA SITUAZIONE DEI 
RIFUGIATI
I rifugiati ucraini: quanti 
sono, le loro intenzioni e le 
prospettive di rientro
Rapporto del Centro di strategia 
economica
STATO DEL CONFLITTO
Il conflitto è in corso
VITTIME CIVILI
RISPOSTA UMANITARIA
Panoramica della situazione 
umanitaria
IL SANTO PADRE 
SULL’UCRAINA
Udienza generale - 6 settembre
Angelo del Signore - 10 
settembre 2023 (domenica)
NOTIZIE
RAPPORTI DEI MEMBRI 
CR4U

4.  Alcuni dati rilevanti per ulteriori riflessioni
Ecco alcuni dati dell’ultimo Bollettino che possono essere interessanti e importanti 
per noi:
Rifugiati dall’Ucraina registrati in Europa 5.832.400. Rifugiati dall’Ucraina 
registrati fuori dall’Europa 369.200. Rifugiati dall’Ucraina registrati nel mondo 
intero -6.201.600.
Molti rifugiati sono bambini (dal 25% al 51% di tutti i rifugiati, secondo diverse 
fonti).
La maggior parte dei rifugiati adulti sono donne, soprattutto di mezza età (35-64 
anni).
La maggior parte dei rifugiati ucraini (63%) ha un’educazione universitaria.
4 gruppi principali di rifugiati:

•	 Rifugiati classici (25%) - soprattutto donne con bambini.
•	 I “quasi migranti per lavoro” (29%) sono persone che hanno lasciato il 

Paese non solo per motivi di sicurezza.



137LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

•	 I professionisti (29%) sono persone che hanno maggiori probabilità di 
lavorare nella loro specialità.

•	 Le persone provenienti da zone di conflitto (16%) sono quelle che hanno 
sofferto di più a causa della guerra.

In tutti i Paesi, la percentuale di ucraini occupati è aumentata.
La maggioranza (67%) dei rifugiati ucraini è soddisfatta della propria vita all’estero. 
Tuttavia, preferiscono la vita in Ucraina.
Il 40% dei rifugiati ucraini vorrebbe che i propri figli continuassero gli studi 
all’estero dopo la guerra.
Il 19% afferma che l’atteggiamento della popolazione locale nei loro confronti 
è peggiorato. Soprattutto nella Repubblica Ceca (22%) e in Polonia (24%).
Il 41% degli ucraini ha sicuramente intenzione di tornare, il 22% piuttosto. La 
quota di coloro che prevedono di tornare è leggermente diminuita. In Germania, 
secondo recenti sondaggi, quasi il 44% dei rifugiati dichiara di voler rimanere in 
modo permanente o per un periodo prolungato in questo Paese. Le recenti misure 
adottate dal governo (ad esempio, una più facile acquisizione della cittadinanza 
tedesca, una buona sicurezza sociale, corsi intensivi di lingua e di integrazione, 
ecc.) favorirà questo processo di rimanere in Germania.
Non l’ultima parola nella decisione dei genitori di tornare o rimanere nei Paesi 
di nuova residenza avranno i figli. Anche qui i dati sono molto interessanti: Tra i 
bambini, solo il 38% vuole assolutamente tornare, il 17% ha piuttosto intenzione 
di farlo e i ragazzi tra i 14 e i 17 anni sono i meno propensi a tornare.
Il 58% di coloro che hanno intenzione di tornare lo farà solo dopo la guerra.
Tutti questi dati indicano che noi, al di fuori dell’Ucraina, dobbiamo prepararci 
al sostegno spirituale dei nuovi arrivati dall’Ucraina a lungo termine. Ciò 
richiederà una collaborazione più stretta e più ampia delle Chiese cattoliche locali 
sia con la Chiesa-Madre in Ucraina come anche con questo Gruppo di lavoro creato 
dalla Santa Sede.
Le riunioni del Gruppo di lavoro si tengono con cadenza bisettimanale e comprendono 
presentazioni da parte di varie persone, nonché aggiornamenti da parte dei membri, 
dei funzionari della Curia romana e dei primi soccorritori sul campo.
Il gruppo di lavoro ha un proprio sito web dove è possibile ottenere informazioni 
aggiornate: https://www.cr4u.info/

5. Incontro in San Gallo il 23-24 febbraio 2023
Il Consiglio delle Conferenze Episcopali d’Europa ha riunito nella sua sede di San 
Gallo il 23 e 24 febbraio i responsabili per la cura pastorale degli ucraini in Europa 
per il Catholic Response for Ukraine, conosciuto con la sigla CR4U. Due giorni di 



138 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

incontro, per definire le sfide pastorali e sociali createsi con la guerra in Ucraina.
Il CR4U è coordinato dall’International Catholic Migration Commission (ICMC), 
la commissione che riunisce gli uffici per la migrazione delle conferenze episcopali 
di tutto il mondo.
Delineando il lavoro del CR4U, monsignor Robert Vitillo, segretario generale 
dell’ICMC, ha sottolineato che il gruppo non fa raccolta di fondi, ma piuttosto 
identifica i bisogni sul territorio e cerca di discernere cosa si debba fare per aiutare. 
Il primo obiettivo è quello di rispondere alle sfide di fronte ad “una limitata capacità 
umanitaria”, ha spiegato monsignor Vitillo.
Nella sua relazione, padre Fabio Baggio, sottosegretario del Dicastero per il 
Servizio dello Sviluppo Umano Integrale, ha ripercorso i vari interventi per la pace 
in Ucraina di Papa Francesco. “Sono rimasto sconvolto dal fatto di dover continuare 
a posticipare uno scenario che non è ancora visibile, che è la fine della guerra”, ha 
sottolineato padre Baggio.
Il vescovo Stepan Sus, che ha cominciato il suo servizio di vescovo responsabile 
dell’Ufficio di Pastorale delle Migrazioni della Chiesa Greco-Cattolica Ucraina a 
febbraio 2020, ha messo in luce, tra le altre cose, il dramma dei bambini che sono 
stati portati forzatamente in Russia, e che si sta cercando di riportare in Ucraina con 
le loro famiglie.
Da parte sua, l’esarca per i fedeli ucraini di rito bizantino di Germania e Scandinavia 
Bohdan Dzyurakh, presidente della Commissione CCEE per la Pastorale sociale, ha 
chiesto di “fare in modo che questa guerra non venga dimenticata”.
Dopo una ampia disamina della situazione dei rifugiati ucraini nei Paesi europei di 
riferimento, l’incontro si è concluso con una Messa per la pace in Ucraina celebrata 
nella cattedrale di San Gallo dal vescovo Markus Büchel.
https://www.ccee.eu/guerra-in-ucraina-il-ccee-riunisce-i-responsabili-per-la-
pastorale-dei-profughi-ucraini/
Sono convinto che ognuno dei presenti ha già esperienza di contatto e di assistenza 
spirituale per i rifugiati provenienti dall’Ucraina. Pertanto, lo scambio di opinioni 
ed esperienze sarà molto utile per tutti noi. Grazie!



139LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

Dal 18 al 21 settembre 2023 si è celebrato ad Atene – Nea Makri l’Incontro dei 
Vescovi Orientali Cattolici di Europa. Si tratta di una riunione a scadenza annuale 
che dal 1997 raduna tutti i vescovi delle Chiese Orientali Cattoliche dell’Europa. 
Quest’anno l’Incontro si è celebrato in Grecia, con motivo della celebrazione del 
centenario dell’Esarcato Apostolico di Grecia, sia dell’Ordinariato Armeno Cattolico. 
Il tema di riflessione dell’Incontro era: “La famiglia nel contesto delle Chiese Orientali 
Cattoliche in Europa”, tema già proposto e suggerito nell’incontro di settembre 2021 
a Budapest. 
Per il nostro Esarcato Apostolico e per l’Ordinariato Armeno sono stati giorni di 
grazia e di benedizione da parte del Signore. Vi posso dire che tutte le volte che, 
tempo fa, da quando sono Esarca Apostolico, avevo pensato alla possibilità di 
questa celebrazione, mi era sembrata un sogno utopico, irrealizzabile, sia a causa 
dell’impegno a livello personale sia anche a causa del costo a livello economico che la 
nostra realtà ecclesiale non si poteva permettere. E quando lo scorso 21 settembre ho 
fatto la relazione conclusiva davanti alla sessantina di partecipanti convenuti, confesso 
che la gioia personale ed il ringraziamento al Signore e a tante persone presenti, ed 
anche benefattori anonimi, hanno impregnato le mie parole. Gioia personale come 
vescovo di una Chiesa vera e propria, gioia ecclesiale perché alla fine delle diverse 
celebrazioni che sono state fatte sia nella mia cattedrale della Santissima Trinità ad 
Atene, sia nella cappella della Fondazione Pammakaristos a Nea Makri, tanti fedeli 
sono venuti a dirmi che per loro quelle celebrazioni erano un miracolo attraverso cui 
il Signore ci diceva di andare avanti, ci confermava che l’Esarcato esiste, vive e deve 
vivere! 
A richiesta di parecchi di voi, vi condivido alcuni passaggi del mio discorso inaugurale 
dell’Incontro il giorno 18 settembre. 
Discorso inaugurale. 
Εὐλογητὸς εἶ, Χριστὲ ὁ Θεὸς ἡμῶν, ὁ πανσόφους τοὺς ἁλιεῖς ἀναδείξας, καταπέμψας 
αὐτοῖς τὸ Πνεῦμα τὸ ἅγιον, καὶ δι’αὐτῶν τὴν οἰκουμένην σαγηνεύσας, φιλάνθρωπε, 
δόξα σοι. 

Un sogno diventato realtà
Incontro dei Vescovi Orientali Cattolici

di Europa
Nea Makri – Atene 18 a 21 settembre 2023



140 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

Benedetto sei tu, Cristo Dio nostro: tu hai reso sapientissimi i pescatori, inviando 
loro lo Spirito santo, e per mezzo loro hai preso nella rete l’universo. Amico degli 
uomini, gloria a te. 
“Benedetto sei tu, Cristo Dio nostro: tu hai reso sapientissimi i pescatori, inviando 
loro lo Spirito Santo, e per mezzo loro hai preso nella rete l’universo …”. Questo 
tropario, del giorno della Pentecoste, e che nella nostra chiesa cattedrale della 
Santissima Trinità ad Atene viene ripetuto ogni giorno, inquadra in un modo bello 
e soprattutto profondo e teologico sia questo nostro Incontro dei Vescovi Orientali 
Cattolici di Europa quest’anno in Grecia, sia la stessa realtà di ognuna e di tutte le 
nostre Chiese Orientali Cattoliche nel nostro continente: il Signore nella sua bontà 
manda il dono dello Spirito Santo a degli uomini che sono soltanto dei pescatori e 
ne fa teologi, uomini sapientissimi, per dono suo. Sono passati ormai 27 anni da quel 
memorabile primo incontro dei vescovi orientali di Europa svoltosi a Nyíregyháza in 
Ungheria nel mese di luglio 1997, a cui partecipai non come vescovo certamente ma 
come conferenziere. Fu un incontro dove la realtà direi martiriale della nostra Europa 
era a fior di pelle e la testimonianza di quei pastori che avevano sofferto nella propria 
carne la persecuzione mi toccò in modo speciale. 
Tutti noi, siamo pastori di Chiese Orientali Cattoliche, piccole o grandi che esse siano, 
rigogliose o fragili, situate in contesti sereni e pacifici, oppure in contesti polemici, 
ostili e purtroppo anche bellici in questi nostri giorni. Noi, pastori di queste Chiese, 
nella nostra fragilità e debolezza, ma forti in e da quella Divina Grazia che abbiamo 
ricevuto il giorno della nostra ordinazione episcopale, siamo chiamati da pescatori a 
lasciare le reti e le barche e a diventare apostoli e teologi per il nostro popolo, a parlare 
di Dio, e a prendere nelle nostre mani non più le reti e le barche, o se volete a prendere 
sì quelle reti e quelle barche simboliche che sono la Parola di Dio ed i sacramenti, ed 
elargirli, darli al nostro popolo. È questo, ne sono ogni giorno più convinto, quello che 
i nostri fedeli attendono da noi, una parola serena, di consolazione, e soprattutto una 
parola che annunci loro Gesù Cristo e il suo Vangelo. E questo essere fatti da pescatori 
a teologi, a sapientissimi come cantiamo nel tropario sopra citato, lo viviamo ognuno 
di noi, pastori di Chiese Orientali Cattoliche in Europa, radunati oggi nel nostro 
Esarcato per i Cattolici di tradizione bizantina in Grecia, assieme all’Ordinariato 
Apostolico Armeno Cattolico. È una grazia, per queste due Chiese sui juris in Grecia, 
che voi oggi siate qua. 
In primo luogo, porgo un saluto cordiale di benvenuto a tutti voi, pastori delle Chiese 
Orientali Cattoliche di Europa, vescovi, sacerdoti e diaconi. Un saluto molto cordiale 
al nunzio apostolico in Grecia, arcivescovo Jan Romeo Pawlovski. Benvenuto 
anche al rev.dmo padre Michel Jalakh O.A.M., Segretario del Dicastero per le 
Chiese Orientali. Benvenuto al presidente del Consiglio delle Conferenze Episcopali 



141LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA



142 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

Europee, Mons. Gintaras 
Grušas, arcivescovo di 
Vilnius nella Lituania, 
accompagnato da alcuni 
ufficiali dello stesso 
CCEE; grazie eccellenza 
per il vostro “patronato”, 
grazie per poter “essere 
all’ombra delle vostre ali” 
-se mi permettete usare 
l’immagine del salmo-, 
ombra che questa volta ci 
ha protetto e ci protegge 
non tanto dal caldo 
estivo, quanto dall’arsura 
delle spese economiche 
che noi da soli, come 
Esarcato in Grecia, 
mai assolutamente mai 
avremo potuto sovvenire. 
E ringraziando il 
CCEE, ringrazio anche 
le altre persone che, 
anonimamente nella 
loro maggioranza, 
hanno voluto aiutarci 

dal punto di vista economico per far fronte alle spese necessarie affinché, nel 
nostro poco, questo Incontro diventasse reale, utile e degno degli ospiti che avete 
accettato di prendervi parte. Un grazie ai sacerdoti dell’Esarcato, ai seminaristi -uno 
dell’Esarcato e due venuti generosamente per i tre mesi estivi dalle eparchie di Presov 
e di Kosice nella Slovacchia-, grazie agli impiegati dell’Esarcato che hanno aiutato 
a preparare l’Incontro e aiutano nello svolgimento di questi tre giorni. Un grazie a 
tutti e, specialmente alle suore della Pammakaristos che con la loro preghiera, la loro 
vicinanza, la loro inesauribile generosità hanno fatto anche possibile quest’incontro. 
Quest’anno il nostro incontro avviene a cento anni dall’arrivo dei nostri avi da 
Costantinopoli ad Atene, assieme al vescovo Giorgio Calavassy, che divenne nel 
1932, con la erezione canonica dell’Esarcato, il primo esarca apostolico. Questo ci ha 
fatto e ci fa riflettere seriamente sulla nostra realtà come Chiesa Orientale Cattolica in 



143LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

Grecia, paese a stragrande maggioranza ortodosso, ma anche un paese che sentiamo 
come nostro dall’origine, un paese che ci ha accolti e un paese che sentiamo come 
casa e patria, senza ombra di dubbi. 
Originariamente greco, il nostro Esarcato oggi, a cento anni di età, è un Esarcato, una 
Chiesa sui juris vera e propria che non è più soltanto greca, ma che è stata arricchita 
in questi ultimi decenni con altre due realtà etniche e soprattutto ecclesiali che l’hanno 
arricchito e l’arricchiscono tuttora, che sono i fedeli di tradizione caldea provenienti da 
Iraq e dalla Siria, e i fedeli ucraini di tradizione bizantina. In un’unica realtà ecclesiale 
senza distinzioni, né gradi, né privilegi, ma siamo tutti uno in Cristo, che è la nostra 
pietra angolare che regge tutto. Nel momento che non lo fosse noi come cristiani 
e come Chiesa crolleremo. Siamo una Chiesa, la cui vita quotidiana non sempre è 
facile, perché la fragilità umana si fa presente, ma siamo una realtà, una Chiesa vera e 
propria che il Signore costruisce ogni giorno con / attraverso la fragilità e allo stesso 
tempo l’impegno delle nostre proprie mani. 
E così, nel nostro Esarcato viviamo la parola di san Paolo nella lettera agli Efesini: 
“… voi non siete più stranieri né ospiti, ma siete concittadini dei santi e familiari di 
Dio, edificati sopra il fondamento degli apostoli e dei profeti, e avendo come pietra 
angolare lo stesso Cristo Gesù” (Ef 2,19ss). Concittadini, familiari, non stranieri, non 
ospiti …, sottolineando quel “… avendo come pietra angolare lo stesso Cristo Gesù 
…”. Se dovessimo dare un titolo, un lemma al nostro centenario altro non potrebbe 
essere se non questo: “… avendo come pietra angolare lo stesso Cristo Gesù …”. È 
lui che ci fa, ci costituisce, ci genera oserei dire come Chiesa cristiana, come Chiesa 
Cattolica Orientale in Grecia, in questo nostro καιρός che ci tocca di vivere. E di 
questo essere Chiesa ne sono, ne siamo fieri, in Grecia dove ad Atene concretamente 
ci sono, nell’unità e la comunione dell’unica Chiesa Cattolica, tre Chiese sui juris: 
quella di tradizione latina, quella di tradizione armena e quella di tradizione bizantina. 
Questa è la diversità che ci unisce, che ci fa veramente cattolici. 
Viviamo l’ogni giorno della nostra vita ecclesiale, come Esarcato, con fede e speranza, 
malgrado gli aspetti, che delle volte potrebbero apparire quelli più evidenti, di fragilità 
e di povertà umana, materiale ed economica. Al mio arrivo in Grecia nel 2016 la 
media di età dei sacerdoti era di 80 anni, con un totale di cinque sacerdoti, anziani, 
più il vescovo emerito. Nel 2023, con 8 sacerdoti, la media è scesa a 60 anni. E questo 
è stato ed è soprattutto per grazia del Signore, ed anche per la generosità di alcuni di 
voi, vescovi orientali cattolici di Europa, che avete aiutato ed aiutate questa nostra 
Chiesa povera, ma ricca di fede e di speranza, e soprattutto di carità. 
La carità del nostro Esarcato l’abbiamo vissuta dall’inizio cento anni fa, e la viviamo 
nei diversi ambiti del nostro operato: la comunità delle suore della Pammakaristos, 
la Fondazione dove ci troviamo; e la nostra Caritas “θείαςπρόνοιας (Divina 



144 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

Provvidenza)” che da molti decenni -è stata la prima Caritas in Grecia- porta avanti 
un lavoro veramente cristiano e cattolico. Parlando della carità, la situazione che si è 
creata dall’inizio della guerra in Ucraina ha fatto scattare in Grecia un vero e proprio 
movimento di carità che ha, tuttora oggi, un punto di riferimento nel nostro Esarcato 
e nella sede di Acharnon, che è andato e va tuttora oltre all’appartenenza ecclesiale. 
Per il nostro Esarcato e per l’Ordinariato Armeno, è una gioia accogliervi in questi 
giorni, ed è una grazia del Signore che ci conferma come Chiesa Cattolica Orientale 
in Grecia. Le difficoltà di tanti tipi, materiali ed economiche, le contraddizioni che 
tante volte ci confrontano tra i cristiani di diverse tradizioni ecclesiali in Grecia, anche 
tra di noi cattolici, ci aiutano però a vivere la croce di Cristo che abbiamo celebrato 
gloriosa qualche giorno fa. Ci aiuta a vivere quel “… accorrere a rifugiarsi nella sua 
crocefissione”, come canta sant’Efrem il Siro in uno dei suoi inni. 
I nostri saranno giorni di preghiera, di riflessione, di studio, di condivisione. Saranno 
giorni, per tutti noi, veramente sinodali perché cammineremo con Cristo, unico 
Signore delle nostre vite e delle nostre Chiese, unico e saldo compagno di cammino 
per tutti noi pastori di tante Chiese Orientali Cattoliche di Europa. Saranno giorni in 
cui faremo presenti le nostre Chiese di origine dai quattro angoli dell’Europa, con un 
ricordo speciale per la Chiesa Cattolica di tradizione bizantina in Ucraina e per tutto il 
popolo ucraino in questo momento di guerra ingiusta e di enorme sofferenza. 
I tre incontri mattutini di riflessione, ci aiuteranno ad approfondire il tema che avevamo 
scelto già a Budapest nell’ultimo nostro incontro del 2021: “La famiglia. Sfide e 
speranze per noi Chiese Orientali Cattoliche in Europa”. È un tema impegnativo 
che ci permetterà di fare un approfondimento importante sicuramente di un tema che, 
credo ne siamo tutti convinti, tocca il futuro dei nostri fedeli, delle nostre Chiese. 
Abbiamo preparato questo nostro Incontro con tanta gioia ed anche con tanta speranza, 
sicuri, convinti che sarà un momento di grazia per noi che vi accogliamo e per voi 
che siete i nostri ospiti benvenuti. La preparazione dell’Incontro non è stata facile, ma 
la generosità di tante persone ha fatto che potessimo arrivare a questo oggi, questo 
“σήμερον” che, come quei “σήμερον” della nostra tradizione liturgica, ha una forza 
quasi epicletica su ognuno di noi e su ognuna delle nostre Chiese. 

Riflessioni conclusive. 
I desideri e le speranze del mio discorso inaugurale di cui sopra, si sono avverate. Nei 
prossimi giorni sarà pubblicato il comunicato stampa finale, in cui saranno presentati 
e riassunti i temi principali che son stati trattati nell’incontro. Vi condivido soltanto 
alcune riflessioni personali. 
Sono stati giorni benedetti dal Signore, in cui ci siamo trovati insieme come Chiese 
Cristiane Orientali Cattoliche. Giorni in cui abbiamo celebrato i Santi Misteri e da 



145LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

Essi siamo stati fortificati e santificati. Giorni in cui abbiamo pregato, riflettuto, 
ascoltato, condiviso tra di noi, pastori di Chiese Orientali Cattoliche; e questo ha 
fatto che fossero giorni veramente sinodali, perché abbiamo camminato tutti insieme 
con Cristo, avendo Lui, il Signore, come unico fondamento delle nostre vite come 
vescovi, sacerdoti, diaconi. 
Sono stati giorni in cui abbiamo riflettuto sul tema della famiglia nel contesto attuale 
delle Chiese Orientali Cattoliche, un tema fondamentale per la vita delle nostre 
Chiese. Abbiamo ascoltato ed accolto due conferenze veramente belle e profonde sul 
tema sopra accennato. 
Sono stati giorni in cui abbiamo condiviso, e ne abbiamo fatto preghiera accorata, tutti 
nostri problemi, sofferenze e drammi. Specialmente siamo stati vicini alla sofferenza 
della Chiesa Ucraina Greco Cattolica in questo momento di guerra drammatica che 
sta vivendo in patria. Senza dimenticare, e le abbiamo messo in luce, le tante altre 
difficoltà che toccano le nostre Chiese Orientali Cattoliche in una Europa cambiante 
e tante volte non più culla di 
fede e di cultura cristiane. 
Sono stati giorni, per il 
nostro Esarcato Apostolico 
ed anche per l’Ordinariato 
Armeno Cattolico, in cui 
la nostra fede, la nostra 
speranza, la nostra vita come 
Chiese Cattoliche in Grecia, 
sono state confermate e 
direi rafforzate. Sempre 
nel nostro piccolo, nella 
nostra povertà, nelle nostre 
difficoltà di tanti tipi: 
umane, economiche, anche 
delle volte ecclesiali, ma 
sempre fiduciosi nella forza 
e la grazia che ci viene dal 
Signore, Risorto dai morti e 
presente nelle nostre vite. 
Sono stati giorni in cui, 
come Vescovi Orientali 
Cattolici di Europa abbiamo 
guardato con speranza 



146 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

e attenzione anche al prossimo Sinodo dei Vescovi a Roma del mese di ottobre. I 
vescovi presenti al nostro Incontro hanno insistito e direi richiesto i cinque dei vescovi 
presenti al nostro Incontro di Atene e che saranno anche Padri Sinodali a Roma, di far 
sentire, di portare e far presente la voce delle Chiese Orientali Cattoliche all’assise 
romana, affinché la nostra realtà non come diocesi sparse per il mondo ma come vere 
e proprie Chiese Orientali Cattoliche possiamo dare il nostro contributo vero e proprio 
per aiutare tutta la Chiesa a respirare con i due polmoni, quello Occidentale e quello 
Orientale così ricco e diverso nelle proprie tradizioni teologiche, ecclesiologiche, 
liturgiche e spirituali. 
Sono stati giorni che ci hanno permesso anche di fare esperienza della Grecia 
classica e della Grecia cristiana. La salita e la visita all’Acropoli ci hanno permesso 
di intravedere attraverso la bellezza dell’arte quel che fu la Grecia come culla di tanti 
aspetti fondamentali del pensiero umano secoli fa. Inoltre, la salita all’Areopago ci ha 
permesso di leggere il discorso di san Paolo in quel luogo, ascoltare la sua parola che 
ci confermava che “in Dio viviamo, ci muoviamo e siamo …”, e pregare l’apostolo 
delle genti che sia sempre potente intercessore per le nostre Chiese nel momento 
attuale che ci tocca di vivere. Sono stati giorni di grazia per tutti noi, vescovi, sacerdoti 
e diaconi, provenienti da tante Chiese Orientali Cattoliche di Europa, e non soltanto 
di tradizione bizantina, ma anche di tradizione armena, siro cattolica, caldea, siro 
malabarese, maronita ed anche di tradizione latina. Eravamo una sessantina in totale. 
Sono stati giorni di grazia per tutti. In modo speciale vi confesso che li ho vissuti 
veramente come una benedizione del Signore verso il nostro Esarcato Apostolico. La 
celebrazione delle Divine Liturgie nella cattedrale della Santissima Trinità ad Atene, e 
nella cappella della Natività della Madre di Dio a Nea Makri; poi la stessa sede delle 
sedute di studio nella Fondazione Pammakaristos, luogo di sofferenza e di carità e 
di generosità, mi ha confermato ancora una volta nell’importanza, nell’autenticità, 
nell’unicità direi del nostro Esarcato Apostolico, povero, piccolo, fragile, certamente, 
ma ben fondato nella fede, nella speranza e nella carità, sempre “… avendo come 
pietra angolare lo stesso Cristo Gesù …”. 

+P. Manuel Nin 
Esarca Apostolico



147LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

Comunicato Stampa

La famiglia nel contesto delle Chiese 
orientali cattoliche in Europa

Incontro dei Vescovi Orientali Cattolici
di Europa

Si è svolto ad Atene, in Grecia, dal 18 al 21 settembre 2023, l’incontro annuale dei 
Vescovi Orientali Cattolici di Europa, dal titolo: “La famiglia nel contesto delle 
Chiese orientali cattoliche in Europa”, su invito di Sua Eccellenza Manuel Nin i 
Güell, Esarca apostolico per i cattolici di tradizione bizantina in Grecia e di Mons. 
Joseph Bezazian, Amministratore apostolico dell’Ordinariato Armeno Cattolico in 
Grecia.
All’incontro hanno partecipato più di 60 vescovi e sacerdoti in rappresentanza delle 
Chiese cattoliche orientali dell’Ucraina, Romania, Ungheria, Slovacchia, Bulgaria, 
Serbia, Croazia, Germania e Paesi Scandinavi, Grecia armena e bizantina, Bielorussia, 
Cipro, Italia e rappresentanti della Chiesa siro malabarese e della Chiesa siro cattolica 
nella sua diaspora europea. Erano presenti anche il Nunzio apostolico in Grecia, S.E. 
Mons. Jan Romeo Pawłowski, il Presidente del CCEE, S.E. Mons. Gintaras Grušas 
e Don Michel Jalakh, Segretario del Dicastero per le Chiese Orientali.
Nel suo discorso inaugurale, il vescovo Manuel Nin ha ricordato i cento anni 
dall’arrivo del vescovo Giorgio Calavasis da Costantinopoli ad Atene, sottolineando 
che l’Esarcato greco si è ingrandito “in questi ultimi decenni con altre due realtà 
etniche e soprattutto ecclesiali: i fedeli di tradizione caldea provenienti da Iraq e 
dalla Siria e i fedeli ucraini di tradizione bizantina. In un’unica realtà ecclesiale 
senza distinzioni, né gradi, né privilegi, ma siamo tutti uno in Cristo”.



148 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

Augurandosi che questi giorni di preghiera, di riflessione e di condivisione siano 
“per tutti noi, veramente sinodali perché cammineremo con Cristo, unico Signore 
delle nostre vite e delle nostre Chiese”, ha concluso il suo intervento con “un ricordo 
speciale per la Chiesa Cattolica di tradizione bizantina in Ucraina e per tutto il 
popolo ucraino in questo momento di guerra ingiusta e di enorme sofferenza”.
A presentare ai vescovi le problematiche che vivono oggi le famiglie cattoliche 
orientali è stato S.E. Mons. Milan Lach, Vescovo ausiliare dell’Eparchia di 
Bratislava. Nella società odierna, la famiglia deve affrontare ovunque una pressione 
inimmaginabile, ha detto il presule. “C’è una lotta per la famiglia, se sopravvive 
la famiglia sopravvive la società, se non sopravvive la famiglia non sopravvive 
nemmeno la società”.
“La funzione della famiglia – ha aggiunto – è quella di permettere a ciascuno dei suoi 
membri di diventare una persona matura che ha il chiaro senso della propria identità 
e, di conseguenza, è capace di intimità. In quanto “opera di Dio unica ed irripetibile, 
ogni persona deve riconoscere e sviluppare in sé questa unicità”. E poiché nessuno 
può costruire la sua identità nella solitudine ma ha bisogno degli altri per realizzarla, 
ha nella famiglia il primo e privilegiato luogo che gli permette di costruire la propria 
identità. Una famiglia unita, dove ognuno riserva del tempo all’altro, vive nel dialogo 
e permette ai suoi membri di affrontare le tante situazioni di crisi e di conflitto, e 
fronteggiare eventuali dipendenze che stravolgono la famiglia stessa.
In quest’ottica, accompagnare le famiglie deve essere una delle priorità della 
Chiesa. Occorre creare, in parrocchia, una comunità per le giovani famiglie così da 
evitare che, dopo il matrimonio, si ritrovino sole ad affrontare i problemi e le sfide 
della vita di coppia. E ha concluso: “nelle Chiese Orientali, un modello per ispirare 
l’amore nelle nostre famiglie può essere individuato nella Santissima Trinità che è 
l’amore delle Persone Divine una verso l’altra”.
Del rapporto tra il vescovo e il clero sposato ha parlato il Diacono János Nyirán, 
della Chiesa metropolitana di Hajdudorog.
Sposato, insegnante e padre di cinque figli, il protodiacono ungherese ha illustrato i 
tanti problemi e le sfide che affrontano anche le famiglie dei sacerdoti... 
S.E. Mons. Bohdan Dzyurakh, Esarca Apostolico per gli ucraini di rito bizantino in 
Germania e Scandinavia, ha raccontato “La risposta della Chiesa cattolica in Europa 
alla tragedia della guerra russa contro l’Ucraina”. “Oggi le famiglie ucraine stanno 
soffrendo il colpo più pesante e doloroso di questa guerra disumana e barbara. 14 
milioni di persone, soprattutto donne, bambini e anziani, sono stati costretti a fuggire 
dalle loro case e dai loro luoghi d’origine. La guerra ha colpito il cuore stesso della 
società ucraina, e questo cuore è la famiglia”. Per questo, ha continuato il vescovo 
Bohdan, il sostegno e l’assistenza spirituale, psicologica e sociale delle famiglie 



149LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

continuerà ad essere il tema principale “delle nostre riunioni sinodali e di tutto il 
nostro lavoro pastorale in Ucraina e all’estero”. Ha, quindi, espresso la gratitudine per 
la solidarietà della grande famiglia cristiana ed europea: “siamo in piedi e, ne sono 
fermamente convinto, resisteremo a queste prove odierne perché siamo sostenuti dalla 
forza della fede e dalla grazia di Dio. Siamo anche sostenuti dall’appoggio e dalla 
solidarietà degli europei, soprattutto dei nostri fratelli e sorelle nella fede e di milioni 
di persone di buona volontà. Infine ha presentato la risposta cattolica per l’Ucraina, 
l’iniziativa CR4U. Già all’inizio di marzo 2022, i rappresentanti delle principali 
organizzazioni umanitarie di ispirazione cattolica hanno formato un gruppo di lavoro 
“Catholic Response for Ukraine” (CR4U) per coordinare le loro azioni nella regione 
colpita. Il CR4U è coordinato dall’International Catholic Migration Commission 
(ICMC), la commissione che riunisce gli uffici per la migrazione delle conferenze 
episcopali di tutto il mondo e collabora strettamente con il Dicastero vaticano per la 
Promozione dello Sviluppo Umano Integrale.
La Divina Liturgia nella cattedrale bizantina cattolica della Santissima Trinità ad 
Atene, la celebrazione dei vespri con la preghiera per i martiri armeni e la pace 
in Ucraina presso l’Ordinariato Armeno Cattolico, insieme a tanti altri momenti 
di preghiera e di agape fraterna, hanno accompagnato i lavori di questi giorni. 
Momenti intensi di condivisione, frutto delle minoranze che arricchiscono la chiesa, 
esperienza pienamente sinodale per camminare insieme verso Cristo.
Al termine dell’incontro è stato deciso il tema del prossimo appuntamento: 
“L’umanità del sacerdote. Il rapporto tra il vescovo ed il suo clero”. L’incontro si 
svolgerà a Oradea, in Romania, dal 17 al 19 settembre 2024.
Atene, 22 settembre 2023



150 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

CRONACA

Sensibilizzazione e prevenzione, queste le parole chiave del convegno che l’Avis 
Comunale di Lungro ha organizzato alla Casa della Musica – Shpia e Muzikës 
Vincenzo Straticò di Lungro sabato 1 luglio 2023 ricordando una delle sue amate 
cittadine Rosella Frega, venuta a mancare troppo presto. 
Un convegno molto speciale, frutto di un percorso intrapreso e narrazione di 
un gesto che è partito proprio dalla sensibilità di Daniele Chidichimo, marito di 
Rossella che ha voluto donare all’Avis un contributo per ringraziare questa realtà 
associativa che attivamente opera nel volontariato. Un evento tragico per la famiglia 
di Rossella Frega che ha portato Daniele a ringraziare l’Avis comunale di Lungro, 
Avis del paese di provenienza di Rosella e sede della sua prima donazione, e l’Avis 
Comunale di Trebisacce, paese di adozione e residenza stabile di Rosella e Daniele. 
L’Avis Comunale di Lungro, presieduta da Isabella Todaro, e l’Avis Comunale di 
Trebisacce, presieduta da Giuseppe Madera, a partire da quella donazione hanno 
voluto trasformare questo importante atto organizzando delle giornate per le donne. 
“Un dono diventa prezioso se lo si condivide con altri ed è per questo che abbiamo 
voluto creare un occasione per far parlare di questo gesto meraviglioso che Daniele 
ha voluto fare per ricordare Rossella. Abbiamo pensato che il modo migliore per 
parlarne sarebbe stato quello di dedicare degli incontri sulla prevenzione. Non 
sempre è semplice parlare di malattie oncologiche, lo diventa se siamo in grado di 
spiegare che il miglior modo per affrontare un problema è quello di prevenirlo; e 
se dovesse insorgere il problema dare la forza necessaria per combattere” - queste 
sono state le parole della presidente dell’Avis Comunale di Lungro Isabella Todaro, 
che con voce commossa ha aperto il convegno.
Il convegno sulla prevenzione è infatti l’evento di chiusura del progetto che l’Avis 
Comunale di Lungro, nei mesi precedenti il convegno, ha avviato: una serie di 
screening senologici gratuiti dedicati alle donatrici ma anche non donatrici, 
a rischio genetico per la storia familiare. Gli screening si sono svolti nei locali 
dell’Associazione che ha cambiato destinazione d’uso, i locali che solitamente sono 
adibiti alla raccolta del sangue, sono diventati un ambulatorio per gli screening 
senologici gratuiti grazie alla professionalità del dott. Ivano Schito, medico 
oncologo dell’UO di Castrovillari. L’intervento del dottore Schito nel convegno 
è stato calibrato sull’analisi dei risultati degli screening: è emerso che le donne 

L’Avis Comunale di Lungro 
si tinge di Rosa

in ricordo di Rossella Frega
Lungro, 1 luglio 2023



151LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

CRONACA



152 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

CRONACA

fanno ancora troppa poca prevenzione sebbene siano informate sui rischi che un 
tumore alla mammella comporta. Il tabù legato all’intimità di questa tipologia di 
malattia è ancora presente, nel 90% dei casi le donne non sono attente al loro corpo. 
Un semplice gesto quale l’autopalpazione permetterebbe una confidenza maggiore 
con il proprio corpo e quindi un approccio più sereno con una eventuale malattia; 
il convegno è diventato quindi un momento formativo oltreché informativo, sono 
state proiettate delle immagini che mostravano la corretta tecnica di autodiagnosi.
Alimentazione e sport sono stati gli argomenti al centro dell’intervento del dott. 
Gennarino Russo, biologo nutrizionista da anni impegnato sul campo. Una corretta 
alimentazione e una costante attività fisica non sono solo il modo per mantenersi 
in forma, come di solito si è portati a pensare, ma sono pilastri fondamentali per la 
nostra salute. Sovrappeso e cattiva alimentazione sono causa di diabete, ipertensione e 
ipercolesterolemia, che portano a rischi quali infarti e ictus, principali killer dell’uomo.
Di tenore diverso è stato l’intervento della dott.ssa Adele Sancineto, psicologa, che 
si occupa di seguire i malati oncologici in momenti molto delicati. Ogni essere 
umano costituisce un universo a sé che non è possibile replicare ed è per questo 
che avere a fianco uno specialista che si occupi delle esigente e delle fragilità 
personali è fondamentale per affrontare una strada così accidentata. Cura, dedizione 
e ascolto sono le tre parole chiave per rendere sereno un percorso complicato e 
personalissimo.
L’importanza di questa iniziativa è stata segnata dalla presenza del sindaco del 
comune di Lungro, Carmine Ferraro, che ha sottolineato la sensibilità della famiglia 
di Rossella Frega e l’importanza che l’Avis per le sue iniziative di informazione 
e prevenzione per il territorio oltre che per il suo costante ed incessante lavoro 
quotidiano per la raccolta del sangue.
La presenza del vescovo Donato Oliverio ha segnato un ulteriore importanza della 
realtà associativa avisina: del dono del sangue quale gesto di anonimato divino.



153LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

CRONACA

Nel mese di giugno di ogni anno ricorre la Giornata Mondiale del donatore. 
Sottolineiamo l’importanza di questo gesto gratuito. È un’occasione, per accendere 
i riflettori su un gesto gratuito, sicuro, che anche Papa Francesco in più interventi 
ha lodato. Il Papa più volte ha espresso gratitudine per una scelta che “dimostra il 
valore della generosità e della gratuità”. E si è soffermato sul valore del coraggio di 
spendersi in prima persona, “impegnarsi vuol dire mettere la nostra buona volontà e 
le nostre forze per migliorare la vita”, soprattutto nelle situazioni dove c’è più “sete 
di speranza”.
Generosità, gratuità e gratitudine, questa tripla G che ci guida probabilmente a 
quello che deve essere un gesto, per aggiungere una quarta G a cui tutti siamo 
chiamati. L’appello che si fa è quello che deve essere un impegno costante: questo 
il tema vero, bisogna essere costanti nel donare il sangue. Il nostro impegno è quello 
di sollecitare molti a diventare donatori, ma soprattutto, a farlo con continuità a 
garanzia del sistema e a garanzia dei malati. Il gesto della donazione è fondamentale, 
è unico, irripetibile e assolutamente insostituibile. Senza il sangue, senza i donatori 
nessun paziente può essere curato e molti dei nostri ospedali alla mattina non 
potrebbero neanche aprire le porte e accogliere i malati, quindi l’appello è affinché 
quello che è un diritto di tutti possa diventare la consapevolezza di un dovere.
Donare il sangue significa anche essere controllati, sapere in che condizioni di salute 
ci troviamo; dunque è un gesto di generosità, assoluto, gratuito, però c’è anche un 
ritorno non solo nella consapevolezza di aver aiutato qualcuno, ma anche di sapere 
in che condizioni mi trovo, è un altro elemento da sottolineare questo? Certo, È un 
argomento fondamentale perché ogni donatore per essere periodico, deve avere la 
consapevolezza del proprio gesto, quindi assumersi la responsabilità del donare, 
essere controllato lui, avere dei gesti, dei comportamenti, delle modalità di vita che 
mantengano il buono stato di salute e questo fa bene a chi riceve il sangue, ma fa 
bene assolutamente anche a chi lo dona, perché rimane controllato nel tempo e il 
suo stato clinico è sempre monitorato, oltretutto con i comportamenti che diventano 
poi prevenzione e può evitare di venire a conoscenza di alcune malattie con ritardo.

Sensibilizzazione e Prevenzione
Saluto del Vescovo Mons. Donato Oliverio

Lungro, 1 luglio 2023



154 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

CRONACA

Ricordiamo che quando parliamo di AVIS parliamo di associazione volontari del 
sangue. Mi fermo su quel volontari, il volontariato a servizio del prossimo costituisce 
una autentico valore. È uno dei segni positivi del nostro tempo, un segno di civiltà 
e di fraternità.
Vorrei fare un ricordo, Noi qui a Lungro abbiamo avuto una donatrice costante, che 
si chiamava Rossella, è passata a miglior vita; il suo essere una donatrice resterà 
scritto nel libro di Dio; l’amore, il bene valgono sempre, li portiamo sempre con 
noi e sull’amore che saremo giudicati. Rossella era stata educata ai valori della 
vita, i valori dell’amicizia, dell’altruismo, sono la dote che Rossella ha presentato 
a Dio. Rossella protagonista volontaria donatrice dell’Avis di Lungro, aveva 
ben radicata la cultura della solidarietà, riteneva la scelta di donare un qualcosa 
di straordinariamente importante che non costa nulla. Rossella è stata sempre 
consapevole di quanto fosse preziosa questa scelta, si rendeva conto che era un 
piccolo gesto che contribuiva a salvare la vita di tante persone e questo trasmetteva 
a lei grande gioia e soddisfazione nel coinvolgere i suoi coetanei. E per una realtà 
come Lungro, storie di questo tipo sono la dimostrazione di quanto forte sia 
l’attaccamento all’associazione e alle necessità del territorio.
Abbiamo voluto ricordare Rossella per raccontare una straordinaria storia di 
solidarietà, che deve portare ad una maggiore attenzione verso le nuove generazioni, 
impegnarsi molto con le scuole perché siamo convinti che gli input debbano partire 
proprio dai ragazzi, da quelli che, speriamo, saranno i donatori di domani.
Donare il sangue è un atto d’amore che non conosce confini, preclusioni, ma regala 
speranze di vita al prossimo. Anche a noi stessi.



155LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

CRONACA



156 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

CRONACA



157LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

CRONACA



158 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

CRONACA



159LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

CRONACA

Illustrissimi presenti, autorità civili,
ringrazio per l’invito ed è per me una gioia poter intervenire in questo illustre luogo, 
il Senato della Repubblica, che è luogo di democrazia e di fulgida storia del popolo 
italiano.
Quale Vescovo di una Eparchia, Diocesi, cattolica di rito bizantino in Italia, non 
posso fare a meno di sottolineare come le nostre comunità, oltre 35 mila fedeli di-
stribuite in 30 comuni d’Italia, si siano considerate sempre italiane e abbiano sem-
pre avuto riconoscenza verso la storia di ospitalità che ha caratterizzato le comunità 
di lingua albanese del sud Italia.
Era il XV secolo quando iniziarono quei flussi migratori che dai Balcani condussero 
un popolo intero ad intraprendere la via del mare, verso l’ignoto, pur di conservare 
la fede cristiana e la libertà. Per secoli queste popolazioni, a volte con minore fa-
cilità, dovettero fare i conti con la propria diversità, che ha costituito sempre una 
ricchezza per le popolazioni locali, seppure non sempre la diversità venisse consi-
derata ricchezza.
Il ruolo della Chiesa nei secoli è stato, e credo lo sia ancora oggi seppure pochi lo 
riconoscano, centrale per la salvaguardia dei valori e delle basi etiche della nostra 
società moderna, dal momento che il cristianesimo ha da sempre voluto divinizzare 
l’uomo, portare Dio e l’infinito nel mondo.
Anche per quanto riguarda la salvaguardia della lingua il ruolo della Chiesa è stato 
centrale, dal momento che la lingua è stata sempre vissuta come elemento identi-
tario da non perdere, da conservare e tramandare per la conservazione di tutto un 
patrimonio storico, culturale, spirituale.
Oggi risulta un po’ difficile continuare questa salvaguardia, dal momento che in un 
contesto sociale mutato e mutevole, non riesce più alla sola Chiesa garantire la con-
servazione e la promozione della lingua come elemento identitario di un popolo. Allo 
stesso tempo, la stessa attenzione dello Stato verso la realtà delle minoranze linguisti-
che arberesh del meridione italiano sembra viaggiare a velocità diverse in confronto 

Istruzione e Comunicazione
per la Tutela della Minoranza
Linguistica Storica Arbëreshe

Roma, 3 luglio 2023

Donato Oliverio, Vescovo



160 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

CRONACA

all’attenzione ad altre minoranze lin-
guistiche presenti nel territorio nazio-
nale.
Questa non sia una sterile polemica, 
ma un’accorata esortazione a che lo 
Stato italiano continui e aumenti le 
energie per favorire e aumentare la 
salvaguardia della peculiarità presen-
te in Calabria e in Sicilia, creando oc-
casioni di miglioria di quei sistemi e 
quei meccanismi che spesso si incep-
pano a livello locale. Una maggiore 
considerazione e sorveglianza dello 
Stato centrale sul livello locale po-
trebbe aiutare e favorire la salvaguar-
dia della nostra minoranza.
Gli arbereshe sono eredi e ricordano 
la grandezza dell’epoca bizantina, 
hanno contribuito ai moti risorgimen-
tali del 1800, nonché alla costituzione 
del Regno d’Italia e alla stesura della 
Carta costituzionale, nelle persone di 

eminenti Padri costituenti provenienti dalle nostre realtà.
Una maggiore attenzione dello Stato centrale, e una supervisione dello Stato sulle 
realtà locali e sui governi locali, potrebbe senz’altro essere di beneficio per una 
maggiore vitalità e per rendere partecipi del patrimonio linguistico, storico e cultu-
rale depositato nella storia di un popolo che è quello arbereshe.
L’Eparchia di Lungro, fondata nel 1919 da Papa Benedetto XV, che ha sempre 
custodito e trasmesso una peculiarità antica e ricca, e che ha da sempre costituito 
il principio unitario della salvaguardia di un patrimonio, continuerà a custodire e 
tramandare una storia di ospitalità e conformazione senza omologazione, una storia 
che non dovrà divenire reperto da museo, ma realtà viva, sempre attuale e sempre 
pronta a farsi testimone di unità nella diversità.



161LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

CRONACA



162 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

CRONACA



163LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

CRONACA



164 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

CRONACA



165LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

CRONACA



166 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

CRONACA

Buonasera,
un caloroso saluto a tutti i presenti.
Saluto il protosincello P. Pietro Lanza, Vicario Generale, il Parroco di Firmo, P. 
Mario Michele Santelli, il Parroco di Piano dello Schiavo P. Manuel Pecoraro, e i 
presbiteri presenti.
Saluto il Presidente dell’Associazione KORABI, Associazione di promozione 
sociale, Astrit Poti, e saluto tutti i membri e le autorità presenti.
“Sono albanese di sangue, indiana di cittadinanza. Per quel che attiene alla mia 
fede, sono una suora cattolica. Secondo la mia vocazione, appartengo al mondo. 
Ma per quanto riguarda il mio cuore, appartengo interamente al Cuore di Gesù”.
Questa è una delle frasi più famose di santa Madre Teresa di Calcutta, canonizzata 
da Papa Francesco il 2016. “Una donna piccola, ma dalla fede salda quanto una 
roccia”, così la definiva papa Giovanni Paolo II.
Agnese Gonxha Bojaxhiu, nasce il 26 agosto 1910 a Skopje, ed è la più piccola di 
cinque figli. Sin da bambina emerge la formazione religiosa di questa bambina grazie 
alla famiglia. All’età di diciotto anni, mossa dal desiderio di diventare missionaria, 
Gonxha lascia la sua casa nel settembre 1928, per entrare nell’Istituto della Beata 
Vergine Maria, conosciuto come “le Suore di Loreto”, in Irlanda. Lì riceve il nome 
di suor Mary Teresa, come Santa Teresa di Lisieux. In dicembre parte per l’India, 
arrivando a Calcutta il 6 gennaio 1929.
Il 24 maggio 1937 suor Teresa fa la Professione dei voti perpetui, divenendo, “la sposa 
di Gesù” per “tutta l’eternità”. Da quel giorno fu sempre chiamata Madre Teresa. 
Persona di profonda preghiera e amore intenso per le consorelle e per le sue allieve, 
Madre Teresa era conosciuta per la sua carità, per la generosità e il coraggio, per la 
propensione al duro lavoro, in una perenne fedele e gioiosa consacrazione a Gesù.
Il 10 settembre 1946, durante un viaggio in treno, Madre Teresa racconta di aver 
ricevuto l“ispirazione”, la sua “chiamata nella chiamata”. In quell’occasione Gesù 
chiese a Madre Teresa di fondare una comunità religiosa, le Missionarie della Carità, 
dedite al servizio dei più poveri tra i poveri.

II Edizione
Premio “Madre Teresa di Calcutta”

Firmo, 23 settembre 2023

Donato Oliverio, Vescovo



167LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

CRONACA

Il 17 agosto 1948, Madre Teresa oltrepassava il cancello del suo amato convento per 
entrare nel mondo dei poveri,indo ssando per la prima volta il sari bianco bordato 
d’azzurro, dove il bianco indica la rinuncia a tutto, mentre le 4 strisce blu di diverse 
dimensioni simboleggiano i 4 voti dell’ordine, cioè obbedienza e povertà le più 
sottili, castità e servizio reso ai poveri le più grandi.
Da quel giorno Madre Teresa visitò famiglie, lavò le ferite di alcuni bambini, si 
prese cura di uomini anziani che giacevano ammalati sulla strada e di donne che 
morivano di fame e di tubercolosi. Iniziava ogni giornata con Gesù nell’Eucaristia 
e usciva con la corona del Rosario tra le mani, per cercare e servire il Signore Gesù 
Cristo in coloro che sono “non voluti, non amati, non curati”. Alcuni mesi più tardi 
si unirono a lei, l’una dopo l’altra, alcune sue ex allieve.
Il 7 ottobre 1950 la nuova Congregazione delle Missionarie della Carità veniva 
riconosciuta ufficialmente nell’Arcidiocesi di Calcutta. Agli inizi del 1960 Madre 
Teresa iniziò a inviare le sue sorelle in altre parti dell’India. A cominciare dal 1980 
fino al 1990, Madre Teresa aprì case di missione in quasi tutti i paesi comunisti, 
inclusa l’ex Unione Sovietica, l’Albania e Cuba.
Da varie parti giunsero anche numerose onorificenze per Madre Teresa, a cominciare dal 
Premio indiano Padmashri nel 1962 e dal rilevante Premio Nobel per la Pace nel 1979.
Le parole d’ordine che descrivono la vita e l’operato di Madre Teresa sono: gioia di 
amare, coscienza della grandezza e dignità della persona, grande considerazione del 
valore dell’amicizia. Ma vi fu un altro aspetto eroico di questa grande donna di cui 
si venne a conoscenza solo dopo la sua morte. Nascosta agli occhi di tutti, nascosta 



168 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

CRONACA

persino a coloro che le stettero più vicino, la sua vita interiore fu contrassegnata 
dall’esperienza di una profonda, dolorosa e permanente sensazione di essere 
separata da Dio, addirittura rifiutata da Lui, assieme a un crescente desiderio di Lui. 
Chiamò la sua prova interiore: “l’oscurità”. Si trattava della notte dell’anima. 
Nel 1997 le suore di Madre Teresa erano circa 4.000. Oggi sono 6000. Il 5 settembre 
1997 la vita terrena di Madre Teresa giunse al termine. Le fu dato l’onore dei funerali 
di Stato da parte del Governo indiano e il suo corpo fu seppellito nella Casa Madre 
delle Missionarie della Carità.
Meno di due anni dopo la sua morte, a causa della diffusa fama di santità e delle 
grazie ottenute per sua intercessione, il Papa Giovanni Paolo II permise l’apertura 
della Causa di Canonizzazione. Il 20 dicembre 2002 approvò i decreti sulle sue 
virtù eroiche e sui miracoli. Nel 2016 Papa Francesco la proclama santa.
La vita di Madre Teresa costituisce un fulgido esempio per tutti noi. In un mondo dove 
sempre più Dio scompare dai nostri orizzonti, e dove sempre più pare inutile fare 
qualcosa senza un tornaconto, 
Madre Teresa ci consegna una 
testimonianza di vita dove il 
Cristo è al centro, e va sempre 
cercato, amato e onorato a partire 
dai più poveri, dagli ultimi. 
La gratuità è l’altro elemento 
che è necessario considerare, 
soprattutto oggi dove il denaro è 
divenuto il nuovo vitello d’oro, 
il nuovo idolo. Lì dove il denaro 
sembra governare il mondo, 
Madre Teresa ci ricorda che a 
governarLo è l’amore di Dio 
e il tanto bene che, silenzioso, 
permea tanti cuori e tante 
esperienze di uomini e donne.
Ancora un grazie di cuore a tutti 
i presenti.
Possa Madre Teresa di Calcutta 
intercedere presso Dio, 
perché anche i nostri cuori 
induriti possano trasformarsi, 
ammorbidirsi, divenire sempre 



169LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

CRONACA

più cuori di cristiani che, non sono solo cristiani di facciata, ma vivono nel profondo 
la propria sequela al Cristo.
A partire dall’anno 1995 e fino al 2005 1’Eparchia di Lungro ha accolto e ospitato, 
negli immobili un tempo adibiti a Seminario diocesano e ubicati a San Basile, in 
provincia di Cosenza, un numeroso gruppo di ragazzi e giovani provenienti dalle 
città albanesi di Berat, Durrës, Fushë, Kruja, Gramsh,Tirana,Gurëz, Lezh, Fier.
Attraverso la Caritas diocesana è stata garantita ai suddetti giovani la frequenza 
delle scuole statali italiane, di primo grado a San Basile e di secondo grado nella 
vicina Castrovillari, per una adeguata formazione scolastica e per il conseguimento 
del diploma di scuola secondaria superiore.
Tale progetto è stato portato avanti in collegamento ideale con la terra degli antenati 
arbëreshë, quale contributo alla crescita culturale, umana e religiosa dell’Albania 
che si avviava ad un sistema sociale libero.
L’azione è stata fortemente voluta da Mons. Ercole Lupinacci, Vescovo di Lungro, 
il quale, avendo avuto modo di recarsi in Albania, nei primi anni novanta, e di 
rendersi conto della gravità della situazione sociale, propose al consiglio presbiterale 
diocesano una fraterna azione di aiuto, come espressione della carità della Diocesi 
di Lungro, verso coloro che parlavano la nostra stessa lingua e che necessitavano di 
aiuto per rimettersi dignitosamente in piedi.
I giovani venivano accolti dopo che l’Ambasciata d’Italia in Albania rilasciava, su 
richiesta di Mons. Lupinacci, il necessario Visto di espatrio per motivi di studio, 
a cui faceva seguito il prescritto permesso di soggiorno in Italia rilasciato dalla 
Questura di Cosenza.
L’ospitalità è stata garantita da una equipe formata da presbiteri e laici diocesani che 
avevano l’incarico di curare la formazione umana, spirituale e culturale dei giovani.
Il progetto è durato 10 anni, dal 1995 al 2005, ed ha comportato una spesa 
complessiva annuale di circa Lire 150.000.000 (centocinquanta milioni di Lire).
In tutto il predetto periodo i giovaniv hanno mantenuto regolari e continui contatti 
con le rispettive famiglie di appartenenza religiosa cattolica, ortodossa, musulmana 
e bektashi.
La Diocesi di Lungro, nella persona del Vescovo, quale suo rappresentante legale 
e padre e pastore della Chiesa locale, ha avuto la totale responsabilità di ognuno di 
loro, dal punto di vista umano, sociale, educativo e scolastico, e ha sostenuto ogni 
spesa: - vitto, alloggio, medico-ospedaliere e scolastiche - relativa alla loro crescita 
e al loro mantenimento quotidiano, senza alcun concorso da parte delle rispettive 
famiglie, che li avevano liberamente e fiduciosamente affidati alla Chiesa arbëreshe 
e al suo Vescovo.



170 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

CRONACA



171LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

CRONACA



172 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

CRONACA



173LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

Università della Calabria 

QUADERNI 

del Dipartimento di Studi Umanistici 

1/2022 

A cura di Raffaele Perrelli 

RUB3ETTINO 



174 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

Attilio Vaccaro

Il Museo diocesano di arte sacra
dell’Eparchia di Lungro tra spiritualità 

bizantina e tradizione liturgica

Premessa

L’Eparchia di Lungro1 tre anni fa ha celebrato il Centenario della sua istituzione 
(1919-2019)2. Questa realtà si è trovata a essere apprezzata e tutelata nel panorama 
religioso nazionale, affinchè fosse garantito il rispetto delle norme canoniche 
e comportamentali, oltre che della fede religiosa definita dalla tradizione greco-
bizantina e culturale delle comunità italo-albanesi presenti da secoli in Italia3. 
Pertanto, una solidarietà di fondo, politica e religiosa, ha accompagnato la guida e 
l’inquadramento dei fedeli nella suddetta sede episcopale, e la Chiesa di Roma ha 
indirizzato di pari passo il suo crescente sviluppo riconoscendole un significativo 
ruolo di mediazione con l’Oriente cristiano. Lo dimostra la visita, in occasione 
della ricorrenza succitata, del patriarca ecumenico di Costantinopoli Bartolomeo I 
(18-19 settembre 2019), presenza che valorizza, nella sua interezza, una “autonoma 
esistenza” della Chiesa italo-albanese nel contesto ecclesiastico latino e dell’Oriente 
bizantino, ma sempre soggetta giuridicamente alla Santa Sede.

Con Costituzione apostolica Catholici fideles Graeci ritus di Benedetto XV del 
13 febbraio 1919, si istituì l’Eparchia di Lungro per i fedeli italo-albanesi dell’Italia 
continentale4, e in Sicilia, il 26 ottobre 1937, con Costituzione apostolica Apostolica 
Sedes di Pio XI (1922-1939), l’Eparchia di Piana dei Greci che assunse poi il 25 
ottobre 1941 il nome attuale di Piana degli Albanesi5. Nel 1937 il monastero italo-
greco di Grottaferrata fu elevato ad Abbatia nullius con territorio proprio6. Queste 
tre entità ecclesiali riconoscono il primato del papa e concordano pienamente con la 
dottrina cattolica della fede e dei costumi. Pur essendo soggette al pontefice, quale 
suprema autorità ecclesiastica della fede, hanno una indipendenza amministrativa 
assicurata dalle rispettive Costituzioni apostoliche e bolle di erezione e dalla 



175LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

dipendenza sin dal 1917 (bolla Dei providentis di Benedetto XV) da una propria 
Congregazione per le Chiese orientali7. L’antica istituzione monastica greca di 
Grottaferrata, fondata all’inizio dell’XI secolo dai primi discepoli di S. Nilo (909/910 
- 1004), alla cui morte i lavori della chiesa e del monastero erano già iniziati, è 
portatrice, insieme alle due eparchie greco-cattoliche d’Italia, della cultura religiosa 
di tradizione bizantina, oltre che essere uno storico centro promotore dell’unione tra 
Occidente e Oriente cristiani8.

Processo di integrazione e salvaguardia del patrimonio culturale

Gli italo-albanesi, con i loro molteplici aspetti e la loro avvincente e travagliata 
storia, hanno attratto interessi multiformi tra gli storici contemporanei e non solo. 
Del resto è ben noto lo zelo operoso e rigoroso dei pontefici romani verso gli 
orientali di rito greco in Italia, e il caso degli albanesi ha rappresentato il sorgere 
di una problematica in ambiti autonomi con consuetudini liturgiche nonché norme 
canoniche orientali in seno all’ordinamento pretridentino e postridentino. La 
Chiesa latina, sulla base di quanto ha ampiamente dimostrato Vittorio Peri (1932-
2006)9, intervenne spesso con autorità permettendo addirittura ad alcuni metropoliti 
orientali (i cosiddetti metropoliti di Agrigento) di esercitare la loro giurisdizione 
(1536-1566) sul clero greco-albanese, probabilmente per mantenere la purezza dei 
riti cristiano-orientali e assicurare una formazione ecclesiastica adeguata10. «Fu così 
che i Papi - scrive il Peri - da Pio IV a Clemente VIII, legiferarono di persona 
sugli “Italogreci” con una serie di interventi ufficiali, che vanno dal breve Romanus 
Pontifex del 16 febbraio 1564 alla Perbrevis instructio clementina, completata il 19 
novembre 1596 e stampata in quell’anno»11.

Inoltre, una Congregazione romana per la riforma dei greci e degli albanesi 
viventi in Italia, costituita nel 1573 da Gregorio XIII (1572-1585), operò fino al 
1596, ossia fino al tempo di Clemente VIII (1592-1605), sotto la direzione del 
cardinale Giulio Antonio Santoro (1532-1602), vescovo di Santa Severina12. 
Di particolare importanza, per il mantenimento della tradizione religiosa greca 
in Italia e per preparare i candidati sacerdoti secondo il rito bizantino, fu poi il 
Collegio greco di Roma, fondato da Gregorio XIII il 13 gennaio 1576 con Bolla In 
Apostolicae Sedis Specula13. In esso, però, i posti per gli albanesi provenienti dalla 
Calabria erano insufficienti. La maggioranza dei seminaristi riceveva una prima 
sommaria formazione dai loro parroci o nei seminari latini, solo successivamente 
veniva ordinata a Roma dal vescovo greco.

Per porre fine a questo inconveniente, ossia alla carenza di posti nel Collegio 



176 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

greco per gli allievi italo-albanesi, finalmente nel 1732 Clemente XII (1730-1740) 
fondò il Collegio Corsini a S. Benedetto Ullano in Calabria e istituì nel 1735 un 
vescovo ordinante di rito bizantino ma cattolico, con la direzione del Collegio, 
residente in questo luogo di formazione ecclesiastica, idoneo alla sua missione 
pastorale. Il Collegio Corsini fu poi trasferito nel 1794 presso il monastero italo-
greco di S. Adriano a S. Demetrio Corone, perdendo nel tempo quel suo status 
di seminario, con un vescovo presidente, per trasformarsi gradualmente in scuola 
semipubblica nella quale avrebbero insegnato sia religiosi che laici e che poi 
durante il Risorgimento avrebbe avuto tra i suoi allievi rivoluzionari patrioti nella 
lotta antiborbonica14. Pertanto, come abbiamo anticipato, si arrivò a istituire due 
eparchie per le comunità alloglotte arbëreshe e dobbiamo riconoscere che, per la 
lodevole iniziativa del clero locale, si è recuperato l’antico patrimonio artistico-
iconografico presente nelle suddette diocesi e anche al loro esterno, con l’ausilio 
di storici dell’arte e uomini devoti15. Tutta questa preziosa raccolta di manufatti 
liturgici, di opere d’arte e di materiale religioso arricchito da donazioni private, ha 
suscitato interesse e ha creato i presupposti ambientali per la nascita di Musei e di 
conseguenza per la diffusione nell’ultimo decennio del culto delle iconi (o icone nel 
linguaggio più corrente)16.

I numerosi esempi di arte musiva o pittorica neo-bizantina in genere (secc. 
XVII-XXI), sia a Lungro come a Piana degli Albanesi o a Mezzojuso, valgono ad 
attestare non solo una importante raccolta di opere d’arte d’importazione, ma anche 
la valenza di una produzione locale di eccellente qualità, eseguita in tempi diversi 
da maestri iconografi17. L’armoniosità dei disegni, la corretta ridistribuzione del 
colore, i temi iconografici, gli stili, mostrano valori estetici pazientemente elaborati 
da generazioni di pittori greci e albanesi che testimoniano anche in campo artistico 
un ruolo di cerniera tra Oriente e Occidente18.

Per quanto attiene all’arte sacra figurativa più antica degli albanesi d’Italia 
dobbiamo tener conto che essa era ovviamente connessa al rito greco-bizantino. In 
Calabria, seppure con qualche ibridismo, gli arbëreshë possono ritenersi prosecutori 
della tradizione conforme ai riti dell’Oriente cristiano, con la caratteristica che il 
Typikón studita in uso nell’Italia bizantina e a Grottaferrata si differenziava dal 
Typikón di S. Saba o neo-costantinopolitano (sec. XV) seguito nelle comunità italo-
albanesi nel Mezzogiorno d’Italia19. Per di più la storia religiosa della Calabria 
prova come ancora nel 1334 i vescovi di Gerace, Oppido, Bova, si opposero con 
successo al tentativo di latinizzazione delle loro diocesi, e nel XV secolo, a fronte 
di una generale decadenza del rito greco e dei monasteri italo-greci20, le ultime 
testimonianze di culto orientale s’indebolirono. La riforma liturgica di Atanasio 



177LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

Chalkéopulos (1408-1497)21 impose il culto latino a Gerace il 29 marzo 1480 e a 
Oppido nello stesso anno, entrambe sotto il suo episcopato. Il 25 aprile 1573 a Bova 
il rito latino sostituì quello greco, per disposizione del vescovo della città Giulio 
Stavrinos (1571-1577)22.

In questo contesto acquistano un più preciso significato i fatti storici che hanno 
spinto gli esuli albanesi (e non solo) per ragioni di esodo a emigrare in terra italiana 
da un’area cristiano-balcanica di confessione di fede ortodossa ormai sotto dominio 
turco. Laddove avvenne questa travagliata immigrazione, già secoli prima la 
bizantinizzazione medievale aveva contraddistinto quelle terre di accoglienza, dove 
ancora nel secolo XV perduravano aree di grecismo tradizionale sia in Calabria sia 
nel Salento23. Un confronto (non sempre pacifico) delle comunità albanesi con le 
istituzioni ecclesiastiche locali portò finalmente Roma a istituire in Italia, come si è 
detto, due Eparchie di rito bizantino-greco e a concludere quel tormentato processo 
religioso di integrazione in terra italiana.

Pertanto la continuità delle proprie tradizioni religiose conferisce alla ‘Chiesa 
italo-albanese’ una collocazione peculiare nel mondo latino, diremo ecumenica24, 
svolta in passato dall’impegno pastorale dei primi vescovi e da eccelse figure 
carismatiche25. Dopo l’istituzione della diocesi lungrese, composta da 30 parrocchie 
(26 in provincia di Cosenza, 2 in provincia di Potenza, 1 a Lecce e 1 a Pescara), 
più 3 cappellanie/rettorie (Torino, Roma e Buenos Aires), ricordiamo l’impegno 
pastorale e culturale dei vescovi Giovanni Mele (1919-1979); Giovanni Stamati, 
Amministratore Apostolico (1967-1979) e poi vescovo (1979-1987); Ercole 
Lupinacci (1987-2010); Salvatore Nunnari, Amministratore Apostolico (2010-
2012); e l’attuale vescovo mons. Donato Oliverio (2012-)26. Hanno retto, altresì, 
l’Eparchia di Piana i vescovi: Giuseppe Perniciaro (1967-1981); Ercole Lupinacci 
(1981-1987); Sotir Ferrara (1988-2013); Paolo Romeo (Amministratore Apostolico 
(2013-2015). Attualmente essa è sotto la guida pastorale di mons. Giorgio 
Demetrio Gallaro (2015-)27. Dopo il Concilio Vaticano II, con l’avvio dell’attività 
del Segretariato per l’Unione dei Cristiani, la Chiesa italo-albanese è stata portata, 
come si è detto, quale esempio di unione e mons. Eleuterio F. Fortino (1938-2010), 
in qualità di Segretario della Commissione mista Cattolici-Ortodossi per l’Unione 
dei Cristiani, fu testimone di questa sorprendente coesistenza di civiltà religiose28.

Raffinatezza e cultura nel Museo dell’Eparchia di Lungro

Si diceva che la difesa del rito bizantino per gli arbëreshë fu ovviamente la 
maniera più sicura per motivare e giustificare la loro pratica liturgica esistente da 



178 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

tempo e mai messa in discussione, e per ancorare l’icona non solo alle esigenze 
rituali ma anche a un rapporto trascendentale con la Divinità29. Ebbe inizio, così, un 
contatto più stretto con quella tradizione, già italo-greca, che assicurò alle immagini 
religiose un uso quotidiano e domestico nonché una diffusione sul loro significato. 
Il popolo arbëresh ha ereditato dagli antichi padri non solo la lingua, quella parlata 
e poi codificata, ma anche quella liturgica dotta, nonché l’importanza delle icone nel 
contesto della religiosità colta e popolare, ‘immagini sante’ che concorrono con il 
loro splendore alla ricchezza celebrativa della Divina Liturgia. D’altra parte non si 
può non ricordare l’arte figurativa di grandi iconografi albanesi con le loro Scuole. 
Infatti nell’epoca in cui in Occidente si manifestava il genio michelangiolesco, 
sull’altra sponda adriatica fece la sua apparizione a metà del secolo XVI un 
importante pittore di affreschi e di icone, Onufri, che firmò le sue opere con il titolo 
di protopápas (arciprete) di Neokastron (Elbasan), dunque appartenente al mondo 
ecclesiastico, opere realizzate in diversi luoghi di culto dei Balcani30. Altrettanto 
noto fu Nicola, figlio di Onufri, che ereditò dal padre gli insegnamenti e gli stessi 
modelli stilistici, in più predilesse le decorazioni delle vesti dei santi, delle croci, 
simboli del martirio, da essi impugnate, delle corazze e la tridimensionalità dei 
volti, più arrotondati, con linee marcate disegnate sopra le sopracciglia. La scuola 
di Berat fu portata avanti da un altro allievo di nome Onufri Qiprioti (sec. XVII)31. 
È noto che la Sublime Porta permettesse agli artisti albanesi di uscire dai loro 
territori e recarsi nelle regioni confinanti quali la Macedonia, l’Athos, la Grecia, 
tanto da essere influenzati dalle scuole e dalle tendenze stilistiche di quei luoghi. 
Come scrivono Helmut Buschhausen e Chary Chotzakoglou, «l’arte postbizantina 
dell’area che oggi corrisponde all’Albania meridionale non è sorta tra i confini 
geo-politici del XX secolo, ma all’interno dell’impero ottomano, in un periodo 
compreso tra il XVI e l’inizio del XX secolo. La cultura della regione era plasmata 
dai seguenti fattori: l’unità geografica dell’Epiro (oggi l’Epiro meridionale è in 
territorio greco, quello settentrionale si trova in Albania); una popolazione ortodossa 
che ha tenuto saldi contatti con i centri religiosi greco-ortodossi del Monte Athos, di 
Costantinopoli, di Gerusalemme e del Sinai (al contrario del settentrione cattolico 
e islamico); la diffusione del greco come lingua di cultura e per il commercio; la 
sottomissione radicale delle metropoli e dei vescovati dell’Epiro ai vescovi greci 
dell’arcivescovato di Ochrid»32.

Se ci si attiene a quello che è stato il passato di questa nobile e importante 
tradizione artistica albanese, si arriva a capire a tutt’oggi come lo spirito che ha 
spinto a realizzare il Museo diocesano, anche in una piccola città di provincia come 
Lungro, sia stato un richiamo ideale a quell’iconografia post-bizantina greca e 
albanese, attraverso un allestimento di arte sacra per la salvaguardia esclusiva di ciò 



179LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

che apparteneva al mondo religioso segnatamente locale ma anche con importanti 
modelli di riferimento alla scuola ortodossa33.

La storia del Museo diocesano di arte sacra dell’Eparchia di Lungro non è 
lunga, l’inaugurazione risale al 1° novembre 201534. Esso è collocato all’interno 
dell’Episcopio al piano terra in tre sale distinte per area tematica. La sua fondazione 
è una benemerita istituzione destinata ad accogliere opere sparse in tutto il territorio 
diocesano e oltre, e che si pregia di custodire i preziosi abiti ecclesiastici indossati 
dal clero. Altri oggetti sacri in tessuto e metalli preziosi risalgono ai secc. XVI-
XX. Segnaliamo nello stesso Palazzo vescovile la importante Biblioteca “Mons. 
Giovanni Mele”, sede di antichi testi di Codici liturgici stampati a Venezia e di 
diversi importanti volumi tematici, acquisizioni di donazioni private. Nella 
parrocchia di Lungro sono custoditi, altresì, i Registri parrocchiali risalenti al XVI 
secolo. Tutto ciò può essere considerato degnamente un patrimonio culturale di 
grande valore che mancava da anni, e che ha dato il via a un progetto più ampio 
di ricerca e di valorizzazione della memoria storica della comunità, a dire il vero 
già intrapreso con la pubblicazione dei primi 3 volumi della Collana editoriale 
“Religiosità e cultura tra Oriente e Occidente” (2013-2021), ideata da chi scrive e 
patrocinata dall’Eparchia e dall’Università della Calabria. Quest’ultima iniziativa è 
rivolta a coloro che hanno l’interesse di approfondire le proprie radici storiche in un 
contesto di dialogo culturale tra Occidente e Oriente cristiani che ha registrato nel 
2019, come si è detto, un ulteriore segno di fede con la visita in diocesi del patriarca 
ecumenico di Costantinopoli Bartolomeo I. Di recente si è organizzato, con corsi e 
seminari tenuti da studiosi qualificati, un Percorso formativo per accompagnatore 
turistico pastorale per giovani della diocesi, conclusosi il 2 giugno 2021 con una 
cerimonia di conferimento degli attestati. Questo Museo, come quello di Frascineto 
(2007), nati, e lo ribadiamo, per la custodia e la salvaguardia di ciò che rimane 
del patrimonio religioso non solo territoriale, hanno una risonanza internazionale 
tanto che le opere esposte sono di scuola greca, epiro-albanese, italo-albanese, russa 
ecc. Nel Museo altrettanto preziosi sono i manufatti liturgici, gli abiti liturgici, i 
vasa sacra, gli incensieri, i paramenti sacri, gli antiminsia (altari in stoffa portatili) 
ecc., oggetti di cui si commenta qui qualche esemplare, come si è fatto del resto 
nell’articolo presente in questo volume sul Museo di Frascineto.



180 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

Per un breve percorso nel sacro

Per accogliere il Museo diocesano presso il piano terra dell’Episcopio, nel 
2014-2015 è stato necessario ristrutturare gli ambienti dove lo stesso sarebbe nato, 
con delle trasformazioni strutturali per una migliore sistemazione delle opere 
collezionate. Ciò che richiama l’attenzione del visitatore all’interno di questo luogo 
è la presenza di una cappella (1919), anch’essa restaurata e leggermente ampliata, 
con un originale altare sormontato da un baldacchino in legno e con una piccola 
iconostasi in legno intagliato su cui poggiano a figura intera, ai lati della Porta 
Reale o del Paradiso, le icone maggiori: Cristo benedicente (l.d. dell’iconostasi, 
cm. 47x114); Madre di Dio (l.s. iconostasi, cm. 47x114). Poi nel registro basso vi 
sono ancora le iconi della Crocifissione, di S. Lorenzo e di S. Stefano (cm. 47x82), 
tutte realizzate dal maestro albanese Josif Droboniku (1952-2020), autore di opere 
musive e affreschi nelle cattedrali di Lungro e di Tirana. La cappella è stata abbellita, 
altresì, recentemente con pitture murali eseguite dagli allievi della “Scuola Josif 
Droboniku”. I dipinti raffigurano: S. Basilio, S. Giovanni Crisostomo, S. Andrea, 
S. Pietro, la Nascita di S. Nicola, la “Tempesta Sedata”, l’Anástasis, S. Elia, la SS. 
Trinità, “Cristo nella gloria”, la Deisis, l’Etimasia.

Questo piccolo e raccolto luogo di preghiera, nel quale quotidianamente 
l’Eparca celebra al mattino la liturgia, rappresenta per i visitatori quel processo 
di interazione tra spiritualità, teologia e arte iconografica, oltre che dare dignità 
estetica ai manufatti religiosi e ai tesori sacri custoditi nel Museo, alcuni dei quali 
provenienti da collezioni di famiglie devote. Pertanto, le opere esposte non sono 
destinate a restare semplici oggetti museali ma parte viva di una esperienza religiosa 
integrale espressa nella devozione e nella “teologia del colore”. Il progetto poi di 
aprire nuove sale del Museo nello stesso Episcopio, di fronte agli ambienti appena 
descritti, si rende necessario per il materiale liturgico e iconografico che di continuo 
viene donato all’Eparchia. Pertanto si giustifica il fatto che gli oggetti non siano 
ancora esposti con un nr. definitivo d’inventario.

Nella sala 1 quello che spicca alla vista del visitatore è uno splendido epitàfios 
che ci fa penetrare nella profondità del mistero di Cristo. È in tessuto ricamato 
in filigrana a motivi filiformi in argento, donato nel 1920-1921 da papàs Cirillo 
Korolevskij (Pierre Charon 1878-1959), studioso di Diritto Canonico Orientale, 
all’arciprete di San Demetrio Corone, Francesco Baffa (1889-1956)35. Dopo la 
morte di quest’ultimo (Venerdì Santo del 1956), il prezioso telo venne portato in 
Episcopio. Attorno a questo panno finemente ricamato che raffigura il “Compianto 
su Cristo Morto”, con rappresentati 4 serafini agli angoli, è riportato il tropario 



181LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

«‘0 εύσχήμων Ίωσήφ, άπό τοϋ ξύλου καθελ v,To ǎχραντόν σου Σωμα, σινδόνι 
καθαρ είλήσας καì άρώμασιν, νμνήματι καινω κηδεύσας άπέθετο»; «Il nobile 
Giuseppe, deposto dalla Croce l’immacolato tuo corpo, l’avvolse in bianco 
lenzuolo e cosparsolo d’aromi, gli rese i funebri onori e lo depose in un sepolcro 
nuovo». La ricamata stoffa è ricoperta di fiori e raffigura appunto Cristo deposto 
dalla Croce prima della sepoltura, attorniato dalla Madonna, dalle Mirofore, da 
Nicodemo, da Giuseppe d’Arimatea, da Giovanni evangelista e da due angeli in 
piedi con tunica bianca decorata. Questo sacro panno nella tradizione bizantina è 
tenuto nel Santuario, sopra la Sacra Mensa e portato processionalmente il Grande 
e Santo Venerdì nell’ufficio del vespro e il Grande e Santo Sabato nell’ufficio delle 
lodi. La notte che separa questi due giorni è posto nel Tafos (τάφoς)36: sepolcro, 
un ripiano con baldacchino (κουβούκλιον) sul quale appunto il Venerdì Santo (H 
Μεγάλη Παρασκευή) viene deposto l’epitáfios. Poi viene rimosso da lì per essere 
adagiato sull’altare dove rimane fino all’esperinos dell’Ascensione. Il sepolcro 
vuoto sul quale è posto il Vangelo, rimane tale fino al giorno che precede la festa 
dell’Ascensione (Άνάληψις). LΈπιτάφιος θρηνοςè l’Akoluthía del Sabato Santo che 
ha come centralità il tema della sepoltura di Gesù e che comprende il canto degli 
enkómia, il pianto della Madre di Dio, delle Mirofore e dell’umanità di fronte al 
sepolcro37.

Proseguendo oltre, sempre nella prima sala del Museo, due capienti vetrine 
contengono vestiti e paramenti liturgici dei vescovi che hanno retto la Diocesi negli 
anni passati. Nella prima vetrina (fig. 1), in alto a sinistra è presentato un arredo 
di abbigliamento liturgico (iniz. XX sec.) composto da un Omóforion in seta e 
filo d’oro, ossia una larga stola propria del vescovo, fatta da una striscia di stoffa 
ornata di croci, di solito con l’immagine di un agnello (simbolo dell’umanità) o del 
Redentore. L’omofórion, nel nostro caso steso su un sákkos di colore rosso cadmio, 
è quella insegna episcopale entrata nell’uso in Oriente nel IV secolo, che s’indossa 
appunto sopra il sacco38. Le due estremità dell’omofòrion scendono una lungo la 
schiena, l’altra sul petto fino all’altezza delle ginocchia (grande omofòrion)39. Come 
l’epitrachìlion (paramento liturgico corrispondente alla stola latina), nel nostro caso 
appoggiato solo sulla spalla sinistra, cosi l’omofórion si stende sulle spalle e scende 
davanti a mo’ di stola40. Pendente in basso sul lato del ginocchio destro si nota sul 
sákkos un paramento di forma romboidale detto Ypogonátion (epigonátion), con 
al centro una Croce greca ricamata di filamenti d’oro. L’Epigonátion è tipico del 
vescovo o di un dignitario ecclesiastico41. Nella stessa vetrina abbiamo altre tre 
figure. Due, quelle centrali, indossano il Mandýas di seta paonazza (inizi XX sec.) 
con immagini dipinte. Il Mandýas di destra (per chi guarda) era del già ricordato 
mons. Giovanni Mele42. Su di esso pende l’Enkólpion (έγκόλπιον): medaglione 



182 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

ovale da portare sul petto (έν κόλπω) appeso a una catena, ed è indossato dal 
vescovo come segno distintivo, sul quale è raffigurata la Madre di Dio (Panaghía). 
I patriarchi e alcuni prelati portano due enkólpia; spesso i vescovi oltre l’enkólpion 
indossano anche la croce pettorale43.

Tornando al mandýas specifichiamo che esso consiste in un ampio mantello 
vescovile di colore rosso o violaceo senza maniche, aperto davanti e unito solo 
sotto il mento e all’altezza dei piedi. Lungo il mantello si notano strisce di stoffa di 
differente colore (ποταμοί “fiumi”) che simboleggiano i fiumi di grazia che devono 
avere origine dai vescovi. Ai quattro angoli (in alto all’altezza delle spalle e in basso) 
sono cucite stoffe ricamate e disegni detti πóμα “bevanda”. Il mandýas è proprio del 
vescovo che l’indossa per assistere a una funzione liturgica senza prendervi parte, 
o quando entra solennemente in chiesa e si dirige verso l’altare per la vestizione44.

Sempre nella stessa vetrina la figura di destra (per chi guarda) veste ancora 
un paramento liturgico di mons. Mele, dove sopra il sacco si distinguono il grande 
omofórion (in alto) Gros de tours di seta ricamato in filo d’oro, l’ypogonátion (in 
basso a sinistra) e l’epitrachilion (al centro)45. Alla base di questi abiti liturgici 
notiamo una serie di mitre (cinque) di varia fattura. La mitra è un copricapo a forma 
quadrilobata sormontato da una piccola croce. Simbolo di perfezione e pienezza 
essa è indossata dal vescovo nella liturgia pontificale46. Di quelle presenti nel 
Museo ne descriviamo solo alcune: la prima da sinistra è della metà del XIX sec., 
di artigianato romano, ed è fatta di stoffa ricamata dorata e applicazioni di fregi 
con una colomba in filigrana d’argento su una croce. Fa parte dell’arredo sacro 
che mons. Giovanni Mele, già rettore del collegio Corsini-Sant’Adriano di San 
Demetrio Corone, portò da quell’Istituto a Lungro, in occasione dell’istituzione 
dell’Eparchia (1919). La seconda è della metà del XIX sec. in seta damascata, 
filamenti ricamati in argento e seta dipinta. La terza, sempre del Mele, è del 1940, di 
artigianato romano, fatta di stoffa e ricamata con fili dorati, nonché di applicazioni 
di fregi e pietre colorate. Vi sono impresse le immagini di quattro serafini dipinti 
su tessuto con le ali ricamate e alla sommità è apposta una croce greca in ottone. 
Adagiati sulla base della vetrina due esemplari di bastoni pastorali del XX sec. 
sempre del Mele. Il Ravdos è il bastone del vescovo di metallo prezioso con in cima 
due teste di serpente, rivolte l’una contro l’altra, quali simboli della prudenza nel 
dirigere il gregge a lui affidato47.

La stessa tipologia di capi liturgici, i cui tessuti sono altrettanto finemente 
ricamati ed elaborati, si trova in un’altra esposizione con sequenza dedicata al 
corredo del già ricordato vescovo Giovanni Stamati. Si tratta di paramenti di colori 



183LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

diversi, come abbiamo visto con un alto significato simbolico religioso e teologico, 
ossia parliamo di Felònia, Omofòria, stichirà, epitrachìlia e tre ypogonátion, 
infilati su 4 manichini di cui l’ultimo a destra Gesù in Croce. Poggiano sulla base 
della bacheca 2 mitre, di cui una in particolare è di artigianato romano, confezionata 
in stoffa ricamata, con fregi e pietre colorate, nonché dei ricami di ramoscelli di 
ulivo. Sulla mitra stessa sono rappresentati, per ogni lato, l’immagine di Gesù, della 
Madre di Dio “Platitera”, di san Giovanni il Precursore e di san Nicola, più quelle 
di quattro serafini. Alla sommità è posta una croce greca in ottone su di un globo.

In una bacheca, tra gli altri documenti e bolle papali di nomina e consacrazione 
dei vescovi (G. Mele, G. Stamati, E. Lupinacci e D. Oliverio), vi è esposta la 
Costituzione apostolica Catholici fideles Graeci ritus di Benedetto XV del 13 
febbraio 1919 (fig. 2). Riportiamo qui solo la parte iniziale del documento per 
sottolineare come la Santa Sede abbia sempre tutelato, «ut par erat», le tradizioni 
liturgiche di esuli provenienti dal mondo greco-bizantino:

Benedictus Episcopus Servus Servorum Dei ad perpetuam rei memoriam. Catholici 
fideles graeci ritus, incolae Epiri et Albaniae, a Turcica dominatione turmatim 
fugientes, in propinquam Italia demigrarunt, ibique peramanter libenterque excepti, 
in Calabriae et Trinacriae regionibus domicilium constituerunt, retentis, ut par erat, 
graecae gentis moribus atque institutis, praesertim suae Ecclesiae ritibus, necnon 
ceteris omnibus tum legibus, tum consuetudinibus, quas, a maioribus traditas, longo 
saeculorum tractu accurate diligenterque servaverant […]48.

Tra gli oggetti liturgici più antichi, sono posti in una bacheca un servizio da 
lavabo (XVIII sec.?), composto da brocca e bacile in argento, probabilmente di 
fattura napoletana (fig. 3). Scrive Giorgio Leone:
«La brocca è nella tipologia cosiddetta “a casco”, con alto piede a base circolare, 
labbro svasato e manico a volute. Il corpo, tripartito da due eleganti fasce mistilinee, 
mostra la parte inferiore decorata da verghe baccellate con profilo superiore 
modanato e foglie tripartite e lanceo-late... La zona mediana è liscia, decorata dal 
solo stemma; quella superiore, invece conclude la svasatura con il labbro fortemente 
svasato, ornato da un altro fiore pendulo». E ancora: «Il bacile è nella forma a 
vassoio, con sponda concava e orlo largo e decorato sulla falda esterna da piccole 
gole con profili zigrinati e umbone centrale, dove alloggia perfettamente il piede 
della brocca. Il cavetto dell’umbone mostra inciso lo stesso stemma presente sulla 
fascia mediana della brocca49.

Lo stemma vescovile della brocca, non identificato, rappresenta un drago 
rampante rivolto a sinistra che regge un calice tra le zampe anteriori. Il Chernidóxeston 



184 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

(χeρνιδóξeστον) da χερνιδòν “bacile” e xέστης, “piccolo vaso”, è appunto quella 
vaschetta usata dal vescovo per il lavaggio delle mani durante la liturgia pontificale. 
Il termine corrisponde al latino sextarius, ossia la sesta parte di una misura (per i 
liquidi è mezzo litro circa)50.

Nella stessa bacheca troviamo due calici (metà XVIII sec.?) in argento sbalzato, 
inciso, cesellato con elementi a fusione. Il primo calice a s. presenta l’iscrizione D. 
Nicolaus De Marchis, arciprete della parrocchia (1729) nato a Lungro il 4 novembre 
1678, vescovo titolare di Nemesi (7 dicembre 1742)51, presidente del Collegio 
Corsini-San Adriano (1742-1757), la cui carica fu travagliata e poco sostenuta. 
D’altra parte il De Marchis per motivi di salute sempre più spesso dimorava a 
Lungro, e lì si stabilì definitivamente dal 1751 su dispensa papale concessagli dietro 
certificato medico. Morì a Lungro il 2 giugno 1757. Il suo elogio funebre è scolpito 
su di una lapide in cattedrale52.

La sala 2 presenta altri interessanti oggetti. Ne indichiamo solo alcuni: 1) dono 
di papa Benedetto XVI di una Croce Costantiniana o Lateranense di oreficeria 
romana con scene dell’AT e del NT, composta da una lastra massiccia d’argento 
dorata; 2) dono dello stesso pontefice di un modello di Croce di Kreuzlingen (Museo 
Sacro della Biblioteca Apostolica Vaticana), di forma classica, lavorata dai maestri 
orafi romani Claudio e Piero Savi, con caratteristiche tipiche di oreficeria tedesca 
del XVI sec., con lastra d’argento 925 dorata a 24kt e catena d’argento dorato 
finemente lavorata; 3) varie fasi di elaborazione di un’icona moderna riproducente 
la Madonna del Buon Consiglio di Genazzano (Josif Droboniku); 4) altra icona 
moderna molto particolare, dello stesso autore che rappresenta san Nicola (2016, 
cm. 54x72). L’icona del Santo Mirovlita, Patrono di Lungro, è stata realizzata 
con oro 24 kt lucidato su fondo di bolo d’Armenia con pietra d’Agata. Il nimbo è 
punzonato con motivi ornamentali. La particolarità di questa icona è che il santo 
di Myra è attorniato dalla raffigurazione delle facciate di alcune chiese parrocchiali 
e da quella della cattedrale. In alto al centro vediamo un Cristo Pantokrator con 
nimbo crocifero53 e ai lati due Angeli. Sono presentati poi nel Museo diversi altri 
manufatti liturgici quali gli antiminsia, come base di alcuni oggetti esposti54.

Al termine del percorso nella sala 3 sono poggiate in eleganti bacheche varie 
immagini di San Nicola secondo l’iconografia slavo-russa, alcune delle quali con 
riza dorata, altre quadripartite e diverse con al bordo immagini di santi. Si mostrano, 
altresì,varie memorie di santi nonché tipologie della Madre di Dio quali la Madonna 
del Segno, la Glykophilousa, l’Odighitria ecc. (Fondo donato da papàs Antonio 
Magnocavallo parroco e Priore di San Giovanni Crisostomo in Bari).



185LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

Tutti questi oggetti liturgici, sui quali si è fatta una parziale descrizione, sono 
segni, simboli e forme espressive di un’antica tradizione neo-bizantina. Pertanto 
siamo consapevoli del loro grande valore, spirituale e artistico, e della necessità 
di ulteriori lavori di ricerca in modo da promuovere un’attività culturale attorno 
al persistente interesse verso il Museo diocesano di arte sacra dell’Eparchia di 
Lungro.

Note di chiusura

1	 Si ringrazia S.E. mons. Donato Oliverio, vescovo dell’Eparchia, per aver permesso la riproduzione 
di alcuni oggetti liturgici custoditi nel Museo.

2	 Per questa importante ricorrenza si rimanda a A. Vaccaro, Nel Centenario di istituzione 
dell’Eparchia di Lungro (1919-2019). Aspetti storici di una presenza neo-bizantina nell’Occidente 
cattolico (secc. XV-XX), «Palaver», VIII, 2, 2019, pp. 225-279.

3	 Cfr. A. Vaccaro, Sulle tracce delle comunità albanesi nel Mediterraneo. Istruzione religiosa 
e tradizione artistica (secoli XIII-XVII), Lecce, Argo, 2006; Id, I Greco-Albanesi d’Italia. 
Regime canonico e consuetudini liturgiche (secoli XIV-XVI), Lecce, Argo, 2007; Id., Il Pontificio 
Collegio Corsini: presidio di civiltà e ortodossia per gli Albanesi di Calabria, «Hylli i Dritës», 
XXVIII, 3, 2008, pp.145-181; XXVIII, 4, 2008, pp.102-136; Id., Percorsi del sacro di popoli 
conviventi sullo stesso mare (secoli XIV-XVII), in G. De Sensi Sestito (a cura di), La Calabria nel 
Mediterraneo. Flussi di persone, idee e risorse, Soveria Mannelli, Rubbettino, 2013, pp. 237-
266; Id., Southern Italy and its Byzantine matrix, «Nicolaus», XXXVII, 2, 2010, pp. 301-311; 
Id., Italo-greci e Italo-albanesi: differenze etniche ed ecclesiologiche nei loro vari stabilimenti 
nel Mezzogiorno d’Italia dal medioevo all’età moderna, in Id. (a cura di), Storia, religione e 
società tra Oriente e Occidente (secoli IX-XIX), vol. 1, Lecce, Argo, 2014, pp.285-341; Id., Gli 
Italo-albanesi nei moti risorgimentali in Calabria, in G. De Sensi Sestito-M. Petrusewicz (a cura 
di), Unità multiple. Centocinquant’anni? Unità? Italia?, Soveria Mannelli, Rubbettino, 2014, 
pp.448-496; Id., Processi migratori, territorialità e pluralità di apporti nell’area del Pollino 
(secc. X-XVI), «Studi sull’Oriente cristiano», XXV, 2, 2021,pp.225-260.

4	 Acta Apostolicae Sedis, 9, XI, 1919, pp.222-226.
5	 Ibid.,30,1938,pp. 213-216.
6	 Per una storia dell’erezione dell’Abbazia a monastero esarchico cfr. M. Petta, La erezione 

dell’Abbazia di Grottaferrata a Monastero esarchico, «Bollettino della Badia greca di 
Grottaferrata», n.s., 42, 1988, pp. 143-159.

7	 Acta Apostolicae Sedis, 9, 1917, pp. 529-533.
8	 Per una bibliografia di riferimento su questo tema si veda, in questo volume, l’altro mio saggio dal 

titolo Estetismo e storia nel Museo delle Icone e della Tradizione bizantina di Frascineto in Calabria.
9	 V. Peri, La Congregazione dei Greci e i suoi primi documenti, «Studia Gratiana», XIII, 1967, pp. 

131-256; V. Peri, Culto e pietà popolare degli Albanesi d’Italia prima della riforma tridentina, 
«Oriente cristiano», 20/3, 1980, pp.9-41; V. Peri, Presenza storica ed identità culturale degli 
Arbëreshë, in P. De Leo (a cura di), Minoranze etniche in Calabria e Basilicata, Cava dei Tirreni, 
Di Mauro Editore, 1988, pp. 107-136. Per un approfondimento sulla personalità e sui vasti studi 
del Peri si rimanda a P. Vian, Da Oriente e da Occidente. In memoria di Vittorio Peri (1932-
2006), Miscellanea Bibliothecae Apostolicae Vaticanae XIII, 2006, Città del Vaticano, Biblioteca 



186 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

Apostolica Vaticana, 2006, pp. 637-696; P. Siniscalco, Vittorio Peri (1932-2006), «Rendiconti. 
Pontificia Accademia romana di archeologia», LXXVIII, 2005-2006, pp. 545-551; G. Alberigo, In 
memoria di Vittorio Peri, «Cristianesimo nella storia», XXVII 2006, pp. 1-7; A. Vaccaro, Studio 
introduttivo: Giuseppe Valentini S.J. (1900-1979) e il Medioevo albanese, in A. Vaccaro-G. Strano 
(a cura di) Giuseppe Valentini (S.J.) (1900-1979), storico bizantinista e albanologo. Studi e ricerche 
nel Quarantennale della sua scomparsa, Lecce, Argo, 2020, p.31 e n. 12.

10	 V. Peri, I metropoliti orientali di Agrigento, La loro giurisdizione in Italia nel XVI secolo, in 
Bisanzio e l’Italia. Raccolta di Studi in memoria di Agostini Pertusi, Milano, Vita e pensieri, 
1982, pp. 274-321.

11	 V. Peri, Chiesa romana e «rito» greco. G.A. Santoro e la Congregazione dei Greci (1566-1596), 
Brescia, Paideia Editrice,1975, p.10.

12	 Ibidem
13	 Vaccaro, Studio introduttivo: Giuseppe Valentini S.J.(1900-1979)... cit., p. 32. Per un 

approfondimento si rimanda a V. Peri, Inizi e finalità ecumeniche del Collegio Greco in Roma, 
«Aevum», XLIV, 1970, pp. 1-71.

14	 Sui fatti che interessarono la nascita e la storia del Collegio Corsini si rimanda a Vaccaro, Il 
Pontificio Collegio Corsini... cit. Vaccaro, Gli Italo-albanesi nei moti risorgimentali...cit.

15	 Per un approfondimento sulla genesi dell’Eparchia si rimanda a C. Korolevskij, L’Eparchia di 
Lungro nel 1921. Relazioni e note di viaggio. Studio introduttivo ed edizione con appendici di 
documenti editi e inediti a cura di S. Parenti, Rende, Università della Calabria, 2011; Vaccaro, 
Nel Centenario di istituzione dell’Eparchia di Lungro (1919-2919)... cit.; G. Passarelli (a cura 
di), La visita di Giovanni Mele ai paesi arbëreshë di Calabria e Lucania nel 1918, Perugia, 
Graphe.it edizioni, 2019; A. Bellusci-Riccardo Burigana, Storia dell’Eparchia di Lungro. Le 
comunità albanofone di rito bizantino in Calabria 1439-2019, vol.1, Venezia, Centro studi 
per l’ecumenismo in Italia (AGC edizioni), 2019; A. Bellusci-Riccardo Burigana, Storia 
dell’Eparchia di Lungro. L’Eparchia di Lungro degli italo-albanesi dell’Italia continentale, vol. 
2, Venezia, Centro studi per l’ecumenismo in Italia (AGC edizioni), 2020; P. Lanza-D. Guzzardi 
(a cura di), Eparchia di Lungro una piccola Diocesi Cattolica Bizantina per i fedeli Italo-albanesi 
“precursori del moderno ecumenismo”, Cosenza, Editoriale progetto 2000, 2019.

16	 Per uno studio sull’arte figurativa bizantina contemporanea nell’Eparchia di Lungro, cfr. Vaccaro, 
Sulle tracce delle comunità albanesi … cit.; D. Moccia, Iconografia neo-bizantina nell’Eparchia 
di Lungro, Castrovillari, Il Coscile, 2002.

17	 Si veda, nel presente volume, il mio articolo dal titolo Estetismo e storia nel Museo delle Icone 
e della Tradizione bizantina di Frascineto in Calabria, e Vaccaro, Sulle tracce delle comunità 
albanesi... cit., pp. 52-56; 116-119.

18	 Ibid., p. 132
19	 Il Tipico di S. Saba, così importante nell’evoluzione della liturgia costantinopolitana attestata 

nel XV secolo nella versione originale da S. Simeone di Tessalonica, «sarebbe una ricostruzione 
- scrive Enrico Morini - degli autentici usi sabaiti intrapresa all’inizio del VII secolo da S. 
Sofronio di Gerusalemme e rivista e fissata per iscritto, nel secolo successivo, da S. Giovanni 
Damasceno». Cfr. E. Morini, La Chiesa ortodossa. Storia, disciplina, culto, Bologna, Edizioni 
Studio Domenicano, 1996, p. 261.

20	 Cfr l’itinerario calabrese del Liber Visitationis di Atanasio Chalkéopoulos. Eletto nel 1461 
vescovo di Gerace e Oppido, era stato incaricato nel 1457 da Callisto III (1455-1458), su 
proposta del cardinale Bessarione, di visitare i monasteri italo-greci della Calabria. Ne 
venne fuori un resoconto di generale abbandono e trascuratezza relativamente anche ai fondi 
archivistici ancora presenti nei monasteri. Cfr. M. H. Laurent-A. Guillou, Le “Liber Visitationis” 



187LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

d’Athanase Chalkéopoulos (1457-1458). Contribution à l’histoire du monachisme grec en Italie 
méridionale, Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, 1960. Sul Chalkéopulos cfr. 
anche M. Manoussacas, Calceopoulos, Attanasio, in Dizionario Biografico degli Italiani, 16, 
1973, con la relativa bibliografia.

21	 C. Eubel, Hierarchia Catholica Medii Aevi, 2, Monasterii, Sumptibus et Typis Librariae Regensbergianae, 
1914 (r. a. Patavii 1960), p. 159. Nel 1462 Oppido è unita a Gerace, cfr. Ibid., p. 207 n. 1.

22	 A. Vaccaro, Introduzione a Dizionario dei termini liturgici bizantini e dell’Oriente cristiano, 
Lecce, Argo, 2011 (con bibliografie di riferimento), pp. 15-16; G. Van Gulik-C. Eubel, 
Hierarchia Catholica Medii et Recentioris Aevi, 3, Monasterii, Sumptibus et Typis Librariae 
Regensbergianae, 1923 (r.a. Patavii 1960), p.138.

23	 Su questi temi cfr. Vaccaro, Italo-greci e Italo-albanesi... cit.
24	 E. F. Fortino, Ruolo ecumenico della Chiesa italo-albanese, «Oriente Cristiano», XVIII, 4, 1978, 

pp. 157-180; E. F. Fortino, Il dialogo ecumenico verso il terzo millennio, Napoli, Grafitalica, 2000.
25	 Vaccaro, Studio introduttivo: Giuseppe Valentini S. J. (1900-1979) ... cit., pp. 37-39.
26	 Sul loro operato si rimanda a Vaccaro, Nel Centenario di istituzione dell’Eparchia di Lungro 

(1919-2019)... cit., pp. 265-279.
27	 Sulla cronotassi dei precedenti vescovi ordinanti, cfr. A. Vaccaro, Italo-Albanensia. Repertorio 

bibliografico sulla storia religiosa, sociale, economica e culturale degli Arbëreshë dal sec. XVI 
ai nostri giorni, Cosenza, Editoriale Bios,1994, pp. 121-122.

28	 Vaccaro, Studio introduttivo: Giuseppe Valentini S. J. (1900-1979)... cit., p.39.
29	 Vaccaro, Dizionario dei termini liturgici bizantini... cit., s.v. Icona, pp.174-176.
30	 H. Buschausen-C. Chotzakoglou, La pittura albanese nell’arte bizantina e postbizantina, in 

Percorsi del sacro. Icone dei musei albanesi, Milano, Mondadori electa, 2002, p. 32.
31	 Sui maestri iconografi d’Albania, cfr. Vaccaro, Sulle tracce delle comunità albanesi … cit., pp. 

89-101; Percorsi del sacro. Icone dei musei albanesi, Milano, Mondadori electa,2002; G. Roma, 
Onufri. Pittore albanese del XVI secolo, «Bollettino della Badia greca di Grottaferrata», n. s., 39, 
1985, pp. 67-81; Dh. Dhamo, Onufri figurë e shquar e artit mesjetar shqiptar, «Studime historike», 
XXIV, 2, 1980; Dh. Dhamo, Tradita, Onufri dhe pasuesit tji, Tiranë 1988; Th. Popa, Onufri pittore 
albanese, «Il Corriere», 12, 1974, pp. 13-23; M. Garidis, La peinture murale dans le monde 
orthodoxe après la chute de Byzance (1450-1600), Paris, De Boccard, 1989, pp. 199-213.

32	 Buschhausen-Chotzakoglou, La pittura albanese nell’arte bizantina e postbizantina... cit., p.31.
33	 A. Vaccaro, Per una lettura di alcuni aspetti del mondo religioso arbēresh (secc. XV-XXI), «Fuori 

Quadro», VIII, 6, 2021, pp.2-6; Id., Elementi costitutivi e nuove tendenze dell’iconografia neo-
bizantina nel mondo arbëresh, «Fuori Quadro», VIII, 6, 2021, pp.7-11.

34	 Direttore del Museo papàs Nicola Miracco Berlingieri; coordinamento scientifico 
dell’allestimento: Fabio De Chirico; restauro degli argenti: “Geraci restauri” srl; restauro dei 
paramenti: “Tomedi s.a.s.” di Irene Tomedi; progettazione architettonica: Sanina Rizzi; apparati 
didattici: Giulio Straticò; Maria Teresa Sorrenti, Enzo Cortese, Giuseppe Miccoli.

35	 Cfr. Vaccaro, Dizionario dei termini liturgici bizantini e dell’Oriente cristiano... cit., fig. 22. 
Baffa morì il 30 marzo del 1956 durante la processione del Venerdì Santo. Scrisse un memoriale 
dal titolo Kronicon (inedito) sugli avvenimenti locali e nazionali. Cfr. G. Laviola, Dizionario 
biobibliogafico degli ialo-albanesi, Cosenza, Brenner, 2006, p. 16.

36	 Ibid., s.v. Tafos, p. 298.
37	 Ibid., s.v. Epitáfios, p.154. Durante il rito della “Grande e Santa Settimana”, che si differenzia 

dalla tradizione devozionale d’Occidente, il Lunedì Santo si celebra il Mattutino del Ninfíos, il 
Vespro e la Liturgia dei Presantificati, così il Martedì Santo e il Mercoledì Santo. Al Giovedì Santo 
(Mattutino, Vespro e Liturgia di San Basilio), avviene il lavaggio dell’Altare, la lavanda dei piedi 



188 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

e la Liturgia della cena del Signore. Alle ore 16.00 si recita l’ufficiatura della Passione del Signore, 
e la lettura delle 12 pericopie del Vangelo. Al Venerdì Santo (“Mattutino delle Sante e Immacolate 
Sofferenze del Signore Nostro Gesù Cristo”, ora Prima, Terza, Sesta, Nona, Vespro), nel tardo 
pomeriggio, dopo il Vespro, si compie la processione con l’Epitáfios, al termine della quale i fedeli 
in segno di devozione passano sotto il drappo (segnandosi) sorretto dagli officianti. Nel Grande e 
Santo Sabato si celebra il mattutino, il Vespro e la Liturgia di San Basilio. Nella Grande e Santa 
Domenica di Pasqua: il Mesonitico, Mattutino della Resurrezione, Divina Liturgia Pasquale, 
Grande Vespro di Pasqua. Cfr. Grande e Santa Settimana, a cura della Diocesi Greca di Lungro, 
Lungro, Eparchia cicl. in proprio, 1977; Grande e Santa Settimana e Santa Domenica di Pasqua, 
Lungro, Eparchia di Lungro, 1989; Grande e Santa Settimana e Santa Domenica di Pasqua, voll. 
1-2, a cura dell’Eparchia di Lungro, Castrovillari, Grafica Pollino, 2016.

38	 Vaccaro, Dizionario dei termini liturgici bizantini e dell’Oriente cristiano...cit., s.v. Sacco, p.273.
39	 Il piccolo omofòrion corrisponde al pallium dei metropoliti latini ed è indossato dal vescovo 

fuori della liturgia pontificale, sopra il mandýas. Il piccolo omofòrion allude alla natura umana 
decaduta e riabilitata da Cristo Gesù.

40	 Vaccaro, Dizionario dei termini liturgici bizantini e dell’Oriente cristiano... cit, s.v. Omofório, p. 
236; sv. Epitrachìlion, pp. 155-156.

41	 Ibid., s.v. Ypogonátion, pp. 322-323.
42	 Ibid., fig. 30.
43	 Ibid., s.v. Enkólpion, pp. 147-148.
44	 Ibid., s.v. Mandýas, pp. 215-216.
45	 Ibid., fig. 10.
46	 Ibid., s.v. Mitra, p. 224.
47	 Ibid., s.v. Ravdos, pp. 279-270; s.v. Pastorale, pp. 251-252.
48	 «Benedetto Episcopo Servo dei servi di Dio, a perpetua memoria. I fedeli cattolici di rito greco, 

che abitavano l’Epiro e l’Albania, fuggiti a più riprese dalla dominazione dei turchi, emigrarono, 
nella vicina Italia, ove, accolti con generosa liberalità si stabilirono nelle terre della Calabria 
e della Sicilia, conservando, come del resto era giusto, i costumi e le tradizioni del popolo 
greco, in modo particolare i riti della loro Chiesa, insieme a tutte le leggi e consuetudini che 
essi avevano ricevute dai loro padri ed avevano con somma cura ed amore conservate per lungo 
corso di secoli». Cfr. Catholici fidèles graeci ritus (Erezione dell’Eparchia di Lungro), «Roma 
e l’Oriente», XVII, 1919, pp. 3-8; La Costituzione Apostolica “Catholici fideles”, «Bollettino 
Ecclesiastico dell’Eparchia di Lungro», 4, 1968, pp. 7-12; A. Vaccaro, Documenti in ordine 
cronologico (1564-1987), in Vaccaro, Italo-albanensia... cit., pp. 220-224; 225-230 (trad. it.).

49	 G. Leone, Servizio da lavabo, (scheda 95), in Argenti di Calabria. Testimonianze meridionali dal 
XV al XIX secolo, Napoli, Paparo edizioni, 2006, pp. 230-231.

50	 Vaccaro, Dizionario dei termini liturgici bizantini e dell’Oriente cristiano... cit., s.v. 
Chernidóxeston, p. 106 e fig.17.

51	 R. Ritzler-P. Sefrin, Hierarchia catholica medii et recentioris aevi, VI, Patavii, Basilium Antoni, 
1958, pp. 305, 455; Vaccaro, Italo-albanensia... cit., p.121.

52	 Vaccaro, Nel Centenario di istituzione dell’Eparchia di Lungro (1919-2019)... cit., pp. 242-245; 
Laviola, Dizionario biobibliografico degli italo-albanesi... cit., pp. 105-106.

53	 Vaccaro, Dizionario dei termini liturgici bizantini e dell’Oriente cristiano... cit., s.v. Nimbo, p. 
230.

54	 Ibid., fig. 14



189LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI



190 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI



191LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI



192 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

Il ruolo dei Padrini e delle Madrine 

nella vita del cristiano.

Uno sguardo alla prassi delle Chiese

di tradizione bizantina

Alex Talarico

Introduzione

O cosa strana e paradossale! Non siamo veramente morti, né veramente seppelliti, 
né veramente crocifissi e risuscitati, ma l’imitazione in immagine è salvezza nella 
realtà. Il Cristo è stato realmente crocifisso, realmente seppellito e realmente è 
risorto. Ogni grazia ci è stata elargita perché partecipando alle sue sofferenze lo 
imitiamo guadagnando in realtà la salvezza. O misericordia senza misura! Cristo ha 
ricevuto i chiodi nelle sue mani pure ed ha sofferto; a me, invece, senza soffrire e 
penare, per la partecipazione è donata la salvezza1.

Nelle parole di san Cirillo di Gerusalemme vi è racchiuso un sunto della fede 
professata dai cristiani sul battesimo. È per la trasmissione e la professione di questa 
fede che i cristiani, nei secoli, pensarono alla figura del padrino e della madrina; 
soprattutto oggi, in un tempo in cui da varie parti si sollevano istanze che intendono 
mettere in discussione questa istituzione antica nella Chiesa, è necessario dedicare 
spazio e riflessione per una migliore comprensione di quello che è il ruolo dei 
padrini, di come favorire un rifiorire di questo servizio nella Chiesa, come evitare 
derive che rischiano di minare un così antico e benefico istituto.

Tre saranno i punti che potranno aiutare a una maggiore riflessione e fornire 
ulteriori elementi per un approfondimento della questione che possa essere utile 
anche alla reciproca conoscenza tra cattolici e ortodossi. Verranno prese in esame 
alcune note sull’Iniziazione cristiana della Chiesa ortodossa a partire da uno scritto 
di Alexander Schmemann il cui pensiero risulta oggi di un’attualità sconcertante; 
si passerà successivamente ad analizzare la prassi delle figure dei padrini e delle 
madrine in alcune Chiese ortodosse; infine, si proporranno alcune riflessioni 
conclusive per una riscoperta del ruolo dei padrini all’interno della Chiesa Una2.



193LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

Note sull’Iniziazione cristiana della Chiesa ortodossa3 e la prassi dei padrini e 
delle madrine

Sin dai primi tempi del cristianesimo l’Iniziazione cristiana – in cui 
contestualmente venivano amministrati il battesimo, l’eucaristia e la crismazione – 
avveniva nella veglia della notte di Pasqua. Ancora oggi, nella tradizione bizantina, 
questo legame intrinseco tra battesimo e veglia pasquale lo si nota con maggiore 
risalto nei paradigmi battesimali che si ritrovano nelle letture bibliche della vigilia 
pasquale: il ricordo del passaggio del Mar Rosso, il racconto dell’esperienza di 
Giona nel ventre del cetaceo, l’uccisione dei tre fanciulli nella fornace ardente.

La gioia che illumina la notte di Pasqua, quando per gli orientali risuona la 
gloriosa proclamazione «Cristo è risorto dai morti», è la gioia di coloro che sono 
stati battezzati in Cristo e di Cristo si sono rivestiti e, mediante la sua morte e 
risurrezione, con Lui sono morti per risorgere con Lui. La Quaresima stessa non 
è altro che un percorso catechetico-mistagocico in preparazione al battesimo, 
celebrato nella Festa delle Feste, dal momento che il battesimo è il sacramento 
pasquale.

Queste prime considerazioni non intendono rispolverare una sorta di archeologia 
liturgica, né tantomeno costituiscono un vezzo personale di chi scrive - un orientale 
cattolico di tradizione bizantina – per riportare in auge antiche o dimenticate visioni. 
Già negli anni Settanta Alexander Schmemann, teologo slavo della diaspora, 
affermava che vi è una impellente necessità di una migliore comprensione del mistero 
fondamentale della fede cristiana, dal momento che il battesimo diventa sempre più 
assente dalle nostre vite. Seppure molti, oggi, ancora non mettano in dubbio la 
necessità o meno di battezzare, avviene ciò che Schmemann aveva preconizzato 
già allora, ossia un’assenza del battesimo nella vita della Chiesa, assenza che sta 
alla base di alcune deviazioni nella vita ecclesiale stessa: il battesimo divenuto una 
celebrazione familiare privata, compiuta generalmente distaccata dall’esercizio 
collettivo del culto, dalla liturgia, denotando una mancanza di coscienza riguardo la 
dimensione ecclesiale del sacramento.

Anticamente i cristiani erano consapevoli che la Pasqua fosse anche la memoria 
del loro battesimo; oggi, per molti, la data del proprio battesimo è caduta nell’oblio. 
La fede del cristiano di oggi - amava ripetere Schmemann - non è più battesimale, 
come lo è stata quella dei cristiani dei primi secoli. Il battesimo ha cessato di essere 
una realtà e un’esperienza permanentemente illuminante di tutta una vita, una fonte 
eterna di gioia e speranza. Rimane, quindi, un atto scritto su un registro ma non 
nella nostra memoria.



194 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

Un altro aspetto per cui il battesimo era centrale nella vita del cristiano delle 
origini – mentre oggi lo è di meno – è che per i primi cristiani il battesimo costituiva 
il punto di svolta dopo il quale i valori e gli usi cristiani avevano davvero poco a 
che vedere con quelli del mondo. Oggi il battesimo non è più percepito come la 
porta che conduce a una vita nuova, come la forza che ci permette di lottare per 
salvaguardare e sviluppare in noi questa vita.

	 Per la teologia di tradizione bizantina, il battesimo è sacramento di 
rigenerazione e ricreazione, Pasqua e Pentecoste personale dell’essere umano, 
integrazione nel popolo di Dio, passaggio dalla vecchia vita nuova e, infine, epifania 
del Regno di Dio. Fu una parte della Scolastica - affermava Schmemann – definita 
da lui «decadente», a presentare un quadro sacramentario legalista che ancora oggi 
si impone, dando vita – non direttamente – a una liturgia decadente, una teologia 
decadente e una fede decadente.

Una liturgia decadente, sostenuta da una teologia decadente, sfocia in una 
fede decadente. Da questa impasse l’unica via d’uscita è la riscoperta della teologia 
liturgica che passa da una risignificazione: far comprendere la liturgia dell’interiore, 
scoprire e sperimentare questa epifania di Dio, del mondo e della vita che la liturgia 
comporta e comunica, ricollegare questa visione alla nostra esistenza e a tutti i 
nostri problemi. Il battesimo è il punto iniziale di questo processo, il fondamento e 
la chiave.

Prima di andare a esaminare quale sia la prassi di alcune delle Chiese ortodosse 
di tradizione bizantina in merito ai padrini e alle madrine della Iniziazione cristiana, 
tentiamo qui di seguito una sommaria descrizione di come queste figure sono nate 
all’interno della Chiesa e di come, soprattutto nella Chiesa indivisa del primo 
millennio, si sono configurate.

Ritroviamo la menzione dei padrini già al numero 15 della Tradizione 
apostolica, documento normativo-liturgico di ambiente romano degli inizi del III 
secolo:
Coloro che si presentano per la prima volta ad ascoltare la parola, siano subito 
condotti alla presenza dei maestri [cioè di coloro che avrebbero spiegato loro la 
Parola di Dio], prima che tutto il popolo arrivi, e sia loro chiesto il motivo per cui 
si accostano alla fede. Coloro che li hanno condotti testimoniano se sono in grado 
di ascoltare la parola4.

È da qui che iniziava il periodo di preparazione al battesimo, verificato durante il 
periodo del catecumenato da coloro che li avevano presentati alla comunità:



195LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

Quando sono scelti coloro che dovranno ricevere il battesimo, si esamini la loro 
vita: se hanno vissuto correttamente il loro catecumenato, se hanno onorato le 
vedove, se hanno visitato gli ammalati, se hanno fatto le opere buone. Se coloro che 
li hanno presentati testimonieranno che ciascuno si è comportato in questo modo, 
allora ascoltino il Vangelo5.
Quindi, usando il termine a noi consueto, in questa epoca di evangelizzazione, il 
padrino o la madrina sono garanti delle condizioni richieste per ricevere il battesimo.

Teodoro di Mopsuestia scriveva:

Quanto a voi... che vi preparate al battesimo, una persona debitamente designata 
inscriva il vostro nome nel libro della Chiesa, così come quello del vostro padrino 
che risponde di voi e diviene la vostra guida nella città spirituale e il garante della 
vostra cittadinanza. Questo è fatto in modo che tu sappia che per molto tempo e 
finché sei sulla terra sei impegnato in cielo, e così che il tuo padrino che è anche 
impegnato si prende cura di insegnare a te, che sei uno straniero e un nuovo arrivato 
in questa grande città, tutte le cose che riguardano essa e la sua cittadinanza, in 
modo che tu sia consapevole della sua vita senza difficoltà o ansia6.

Analizzando la liturgia del battesimo nelle Istruzioni battesimali di San Giovanni 
Crisostomo emerge il termine greco Anadechomènos, dal quale si comprende il 
significato di padrino inteso come «cauzione» inteso nel senso del «depositare una 
cauzione»:

Vuoi che dica una parola a coloro che garantiscono per voi [vi fanno da padrini] (tous 
anadéchoménous) in modo che anche loro sappiano la ricompensa che meritano se 
si sono presi molta cura di voi e le condanne che la loro negligenza comporterebbe? 
Vedete, amati, coloro che si fanno cauzione per qualcuno quando si tratta di soldi e 
della responsabilità che si assumono. Se il mutuatario è ben disposto, alleggerisce 
l’onere del suo garante; se l’indole della sua anima è cattiva, aumenta il rischio. 
Ecco perché il saggio ci dà questo consiglio: “Se fate da garanti, aspettatevi di dover 
pagare” (Si 8,13). Quindi, se coloro che garantiscono per altri in materia di denaro 
si assumono la responsabilità dell’intera somma, coloro che si fanno garanti per gli 
altri in materia di spirito e in un ambito che implica la virtù devono essere molto più 
attenti. Devono testimoniare il loro amore paterno incoraggiando, consigliando e 
correggendo coloro per i quali garantiscono. Non pensino che ciò che sta accadendo 
sia di poca importanza, ma che si rendano conto che hanno tutto da guadagnare se 
con le loro esortazioni portano coloro che sono loro affidati sulla via della virtù. 
D’altra parte, se coloro che sponsorizzano diventano negligenti, gli sponsor stessi 



196 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

subiranno una severa punizione. Per questo è comune chiamare i padrini “padri 
spirituali”, perche comprendano con questo tutto l’affetto che devono mostrare a 
coloro che sponsorizzano nel campo dell’istruzione spirituale. Se è una cosa nobile 
condurre al desiderio di virtù coloro ai quali non abbiamo nulla di collegato, questo 
deve essere tanto più vero per quanto riguarda coloro che accettiamo come nostri 
figli spirituali. Voi, padrini, ora sapete che un pericolo significativo è sospeso sopra 
le vostre teste se siete disinvolti7.

Commentando questo passo, Thomas Finn scriveva:

L’accettazione da parte del padrino del neobattezzato come suo figlio simboleggia 
chiaramente il suo obbligo di vegliare affinché questo “figlio” continui a 
perfezionarsi nella virtù cristiana dopo il battesimo. Sfortunatamente, il Crisostomo 
non specifica i doveri del padrino prima del battesimo. Ma appare chiaramente, 
dopo queste istruzioni, che il padrino garantiva il carattere, la disposizione di spirito 
e la vita del candidato durante l’impegno di quest’ultimo, e che i padrini e i futuri 
battezzati seguivano insieme l’istruzione cristiana. Inoltre, sembra evidente che il 
padrino abbia giocato un ruolo importante nella formazione morale del candidato 
al battesimo durante il catecumenato, e che possa anche aver preso parte alla sua 
istruzione dottrinale e liturgica8.

L’istituzione dei padrini, che fungono da testimoni e garanti per la fede delle 
persone che sono battezzate e che sono obbligate a formare queste ultime alle regole 
della vita cristiana, esiste sin dal primo secolo dell’Era cristiana. La letteratura 
della Chiesa del secondo secolo suggerisce che i padrini del primo secolo erano 
solitamente diaconi, diaconesse, eremiti, vergini, e in generale persone addette al 
servizio della Chiesa e quindi capaci di formare il neobattezzato nella verità della 
fede cristiana e nei suoi principi etici9.

Nei primi secoli i bambini o i ragazzi venivano accompagnati al fonte 
battesimale da un genitore, il quale rispondeva anche alle domande rivolte al 
ragazzo. È a partire dal VI secolo che sia in Oriente che in Occidente altre persone 
diverse dai genitori ricevevano il ragazzo alla fonte battesimale. È a partire dal IV 
secolo che nella Chiesa il bisogno dei padrini è divenuto particolarmente richiesto, 
dal momento che aumentarono i numeri delle persone che si avvicinavano alla 
Chiesa. Ad esempio, nella città di Antiochia, ma anche in altre città, i rappresentanti 
della comunità cristiana non potevano conoscere il carattere e le disposizioni dei 
numerosi candidati al battesimo e non potevano assicurare più a tutti individualmente 
una formazione cristiana completa. Così i padrini, essendo i garanti del candidato 
al battesimo, divennero anche sua guida spirituale e suo istruttore10, un uomo che 



197LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

insegna a pregare.

Nel Medio Evo i padrini divennero molto importanti come istituzione sociale 
in Europa occidentale, dal momento che chiedendo a qualcuno di fare da padrino si 
instaurava un corpo quasi familiare tra la persona e la tua famiglia, un corpo dagli 
importanti aspetti sociali e spirituali. Ancora oggi il padrino instaura con il bambino 
una reciproca relazione di doveri e responsabilità e fornirà protezione al bambino, 
il quale a sua volta porterà al padrino rispetto perpetuo.

Oggi, dopo uno sviluppo storico la cui trattazione qui non può avere spazio, 
ci si trova a vivere in un contesto in cui dilaga l’indifferenza religiosa, dove 
molti adulti e giovani attribuiscono scarsa importanza alla fede religiosa e si vive 
nell’incertezza e nel dubbio, senza sentire il bisogno di risolvere gli interrogativi 
che ognuno di noi porta dentro, quando questi non sono stati anestetizzati dal 
troppo avere. Basta guardarsi attorno per notarlo. Tutto ciò accade soprattutto a 
causa di alcuni fenomeni: il razionalismo che esalta la ragione a scapito della fede; 
lo scientismo per cui esiste solo ciò che è sperimentabile; il relativismo che rifiuta 
ogni principio etico fondato sull’affermazione della verità; infine, il materialismo, 
che esalta l’avere e il benessere materiale come unica forma di senso che realizza le 
vite. È proprio di fronte alla irrilevanza che il cristianesimo ha per l’uomo di oggi 
che la Chiesa deve interrogarsi nuovamente riguardo l’efficacia di quell’annuncio 
sulla morte e risurrezione del Cristo Signore.

Anche per quanto riguarda la figura dei padrini, oggi, si assiste a reazioni 
contrastanti: da una parte si pensa ai padrini come a persone la cui scelta poco ha a 
che vedere con questioni spirituali e religiose; dall’altra alcune difficoltà rendono la 
figura dei padrini un problema da dover risolvere e in alcuni casi ciò ha voluto dire 
propendere per l’eliminazione dei padrini. In realtà, ancora oggi il padrino è chiamato 
a percorrere un continuo percorso di formazione per e assieme al battezzato. C’è 
anche chi sottolinea lo svuotamento di tale servizio nella Chiesa, sostenendo che in 
alcune realtà oggi i padrini non hanno che una funzione liturgica: ad esempio, nel 
rito bizantino il padrino tiene il bambino durante il rito che precede il battesimo, 
risponde per lui alle domande di adesione a Cristo e di rinuncia a Satana, recita il 
simbolo della fede e accompagna e sostiene il bambino sul fonte battesimale. La 
scelta dei padrini, al giorno d’oggi, è diventata una questione puramente familiare 
e, il più delle volte, essi vengono scelti per ragioni che poco hanno a che vedere 
con la Chiesa, la sua fede e la sua responsabilità spirituale nei riguardi del futuro 
battezzato, cosi come è stato in passato11.

Oggi si impongono sempre più la necessità e l’urgenza di formare nella Chiesa 



198 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

non tanto i più piccoli ma gli adulti che poi formeranno le nuove generazioni di 
cristiani; è senz’altro urgente «seguire» i bambini, specialmente quando, dopo 
essere stati battezzati, semplicemente «scompaiono» dalla vita della Chiesa a causa 
dell’indifferenza o dell’incuria dei genitori. In tutto ciò ruolo centrale è riservato 
ai padrini. Ma è essenziale comprendere che grado di importanza riservare alla 
funzione spirituale propria dai padrini. È la Chiesa, quando la famiglia non ne è 
capace, a dover definire questa funzione e vegliare affinché sia bene esercitata e 
ricoperta?

I padrini nella prassi di alcune Chiese ortodosse

È una regola della fede ortodossa che ogni persona, bambino o adulto, debba 
avere un padrino al Battesimo. Servire come padrino è un onore speciale e impone 
responsabilità, che durano una vita. Insieme ai genitori, il padrino è incaricato della 
responsabilità di assistere nello sviluppo spirituale del bambino. In alcune culture il 
padrino è chiamato con un nome speciale (un esempio è nouno/nouna in greco). Che 
sia un parente di sangue o meno, il padrino diventa parte della “famiglia spirituale” 
di quel bambino12.

Nel rito del battesimo della tradizione bizantina le rubriche dicono al catecumeno 
come presentarsi in Chiesa, dove vi è un dialogo tra il presbitero e il catecumeno. 
Storicamente, alcune parti che oggi ritroviamo nella Akolouthia del battesimo 
(esorcismi, preghiere, spiegazione delle Sacre Scritture) costituivano delle tappe 
che il catecumeno attraversava per essere progressivamente introdotto nella vita 
della Chiesa, in un processo che riguardava l’intera comunità, la quale si preparava 
a ricevere al suo interno un nuovo membro.

Per comprendere meglio il ruolo del padrino nella vita del cristiano si può partire 
dal considerare due termini: preparazione e compimento. Una delle funzioni della 
Chiesa è di fare di tutta la nostra vita una preparazione alla vita eterna. Per la sua 
predicazione, la sua dottrina e la sua preghiera essa ci rivela senza sosta che il 
valore ultimo che conferisce senso e orientamento alla nostra vita consiste nella 
fine, in ciò che verrà, che bisogna attendere e sperare. Senza questa dimensione 
fondamentale di preparazione, non vi è semplicemente il cristianesimo e non vi è la 
Chiesa. Lo stesso servizio liturgico della Chiesa è essenzialmente e continuamente 
una preparazione: si tende sempre al di là di sé stessi e al di là del presente verso il 
Regno di Dio.

Oltre a preparazione, la Chiesa è essenzialmente compimento. Gli avvenimenti 
che stanno alla fonte della fede hanno trovato compimento in Cristo e il Cristo 



199LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

è già venuto, è già morto, è già risorto e ci ha già salvati. In Lui, l’uomo è stato 
divinizzato ed è salito al cielo. Lo Spirito Santo è venuto e la sua venuta ha aperto 
il Regno di Dio e per mezzo di Esso possiamo beneficiare, qui e subito, della vita 
nuova ed essere in comunione con Dio.

Anche il battesimo rientra nella prospettiva della preparazione e necessita esso stesso 
di una preparazione, anche se chi deve riceverlo non ha che qualche giorno di vita 
e non può comprendere cosa avverrà. La preparazione della persona non coincide 
quindi con la comprensione razionale, dal momento che il battesimo per essere 
ricevuto non necessita di essere compreso e accettato. Ecco come la preparazione 
allora non riguarda la persona nella sua accettazione razionale dell’evento, ma è una 
preparazione dell’intera Chiesa che rende possibile la rigenerazione battesimale del 
catecumeno, dal momento che la Chiesa intera è rinnovata, arricchita, realizzata 
quando un nuovo figlio di Dio si integra nel suo seno e diviene membra del corpo di 
Cristo. Proprio per rendere partecipe il padrino di questo processo di preparazione 
alcune Chiese ortodosse, nei loro statuti di Chiesa, forniscono indicazioni pratiche 
e spirituali sul ruolo dei padrini, sui loro diritti e doveri nei confronti dell’infante.

L’arcidiocesi greca ortodossa del Nord America, ad esempio, ritiene che la 
scelta del padrino sia importante proprio per la grande responsabilità spirituale 
che il padrino ha sul bambino13. Nella tradizione greca l’uomo migliore presente 
al matrimonio dei genitori (koumbaros) o la dama di compagnia delle spose 
(koumbara) saranno destinati a battezzare il primo figlio della coppia; cioè saranno 
i testimoni delle nozze a battezzare il primogenito e nel caso in cui la scelta dovesse 
vertere su altri è obbligatorio consultarsi con queste due figure.

Poiché il padrino è colui che «sponsorizza» il battesimo è necessario scegliere 
un membro regolare della Chiesa ortodossa, in piena comunione sacramentale, 
che conosca i principi e i valori della fede cristiana, che conosca il significato del 
mistero del battesimo e che senta tutto il peso della responsabilità educativa che 
incombe sulle sue spalle finché il battezzato non raggiungerà la maturità. Alla luce 
di ciò per la Chiesa ortodossa del Nord America il padrino non può essere:

-	 minorenne, cioè un ragazzo di età inferiore ai 15 anni, o una ragazza di età 
inferiore ai 13 anni;

-	 qualcuno che ignora la fede;
-	 qualcuno colpevole di peccati palesi, o in generale una persona che secondo 

l’opinione della comunità è caduta nel peccato destando scandalo;
-	 un cristiano non ortodosso. I genitori non possono essere padrini dei propri 

figli; al contrario, se ciò dovesse accadere, il vincolo matrimoniale stesso 



200 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

dei genitori dovrebbe essere sciolto secondo il canone 53 del VI Concilio 
Ecumenico, poiché il ministero del padrino crea un rapporto spirituale 
considerato dalla Chiesa in questo canone più importante dell’«unione 
secondo la carne».

Proprio per sottolineare l’importanza della figura del padrino e del rapporto tra questi 
e il battezzato e la famiglia del battezzato, la Chiesa ortodossa del Nord America 
ha pensato di proporre ai suoi fedeli un Vademecum, in cui si ricorda che il padrino 
o la madrina devono essere Cristiani ortodossi. Altro aspetto che viene sottolineato 
nel Vademecum è che il ruolo del padrino è direttamente legato al battesimo del 
bambino: finché egli sarà incapace di fare la necessaria confessione della fede il 
padrino si alza e garantisce per lui. È per questo che la recita del Credo niceno-
costantinopolitano è affidata al padrino o alla madrina, i quali devono accompagnare 
il neobattezzato all’altare nelle tre domeniche successive al battesimo affinché egli 
si comunichi alla Divina Comunione14. Infine, nel Vademecum ci si preoccupa di 
fornire alcune indicazioni pratiche a cui padrino o madrina devono provvedere nel 
giorno del battesimo: un completo di ricambio per il bambino, una bottiglia di olio 
di oliva, una Croce per il bambino, tre candele bianche. Altre raccomandazioni 
sono molto più importanti: accompagnare il bambino all’Eucaristia il giorno del 
battesimo e comunicarsi con lui o lei. Altre ancora risultano simpatiche, come ad 
esempio il compito affidato a padrino e madrina di fare il bagnetto all’infante per i 
tre giorni successivi al battesimo.

La Chiesa greca ortodossa di Eugene, in Oregon, fornisce alcuni consigli pratici 
che possano aiutare le famiglie nella scelta dei padrini o madrine15. Innanzitutto, vi 
è l’esortazione a esercitare la massima cura nella selezione dei padrini per i propri 
figli: è preferibile scegliere buoni cristiani, non tiepidi, persone che si distinguono 
per pietà e santità di vita, dal momento che i padrini sono i rappresentanti di Dio per 
il bambino. Inoltre, si chiede ai genitori di non utilizzare altri metri di paragone nella 
scelta dei padrini, che non siano una vita cristiana, come ad esempio un obbligo di 
amicizia, o morale, o dettato da necessità economiche o di avanzamento di status 
sociale, tutte motivazioni queste che alla fine risultano essere disastrose per la vita 
spirituale del bambino.

Riferendosi alla tradizione del regalo da parte dei padrini di vestiti e una croce 
per il bambino, la Chiesa ortodossa in Oregon precisa che l’enfasi non deve essere 
posta sui doni materiali ma su quelli spirituali, dal momento che spesso molte 
persone sono più preoccupate per l’abbigliamento, gioielli d’oro, pranzi fastosi, 
tanto da dimenticare la grandezza del Mistero celebrato e del dono del santo 



201LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

battesimo. I padrini, assieme ai genitori, devono impegnarsi di condurre il bambino 
sulla strada stretta e impervia che porta al cielo. Viene ricordata inoltre l’importanza 
del bacio della mano del figlioccio nei confronti del padrino, come segno di rapporto 
spirituale instaurato, espressione questa di gratitudine e rispetto.

La Chiesa ortodossa siriaca del Nord America, l’Arcidiocesi malankarese 
della Santa Sede di Antiochia e di tutto l’Oriente, sul proprio sito internet ufficiale, 
nella pagina dedicata al santo battesimo, definisce i padrini come persone che 
partecipano alla celebrazione per fare e ricevere la professione di fede nel nome 
del bambino16. Anche in questo caso viene ricordato il particolare legame che nasce 
tra il battezzato e il padrino, tanto da diventare «parenti-in-Dio». Inoltre, viene 
ricordato che i padrini, prima di partecipare al battesimo, devono confessare i propri 
peccati e ricevere la Divina Eucaristia, per poter poi, dopo il battesimo, iniziare il 
proprio ruolo di formatori alla vita Cristiana. Tra il padrino e il battezzato si crea 
una relazione spirituale, tanto che la Chiesa siriaca ortodossa del Nord America ha 
sinodalmente approvato la decisione di proibire matrimoni tra padrini e figliocci, così 
come matrimoni tra padrini e genitori del battezzato. Solitamente sono i presbiteri o 
i genitori a scegliere i padrini, i quali non possono essere membri di ordini religiosi, 
coniugi del battezzato, genitori del bambino battezzato e tutti coloro che possono 
essere accusati di infedeltà, eresia, scomunica, o sono membri di società segrete 
condannate o peccatori pubblici.

Conclusioni per un ruolo da riscoprire all’interno della Chiesa Una

Una tradizione di alcuni paesi dell’Eparchia di Lungro prevedeva che il 
giorno del battesimo ad accompagnare il bambino in Chiesa fossero il padrino 
o la madrina, mentre la madre del bambino aspettava a casa. Dopo il battesimo, 
madrina o padrino con in braccio il neobattezzato si recavano a casa dalla madre 
consegnandole il bambino e dicendo: «Io te l’ho fatto cristiano, possa Dio renderlo 
santo e ricco». Molto si potrebbe dire riguardo questa prassi anche dal punto di vista 
teologico-antropologico; ciò che interessa in questa sede è sottolineare l’importanza 
del padrino o madrina e del suo ruolo nella formazione cristiana del battezzato, 
ruolo di grande responsabilità e onore.

In un contesto sociale e culturale mutato, oggi è necessario non dissolvere tutto 
nei meandri della società consumista che al posto dei valori e delle regole ha messo 
la soddisfazione dei propri bisogni e il proprio benessere. Nonostante il contesto 
odierno sia radicalmente diverso da quello dei primi secoli del cristianesimo, e 



202 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

che da più parti vi siano tendenze alla disumanizzazione coatta, i cristiani non 
debbono dare spazio a inutili tristezze e disperazioni, bensì con la speranza nel 
cuore è importante riconoscere che l’uomo di oggi è lo stesso di ieri, le domande 
nel profondo del cuore non cambiano, i misteri sono gli stessi: la nascita e la morte, 
la sofferenza e la gioia, l’amore, la solitudine e la ragion d’essere della vita di 
ciascuno.

La separazione e la distanza che esiste tra la Chiesa e il mondo non sono solo di 
quest’epoca, ma è sempre esistita, benché sotto forme diverse. I cristiani non sono 
di questo mondo e del mondo si sono sempre riconosciuti estranei. È lo stesso Gesù 
a riconoscerlo. L’élite di Atene non volle ascoltare Paolo quando parlò loro della 
risurrezione. La civiltà greco-romana denunciò il cristianesimo come un odio per il 
genere umano. L’Impero romano perseguitò i cristiani. Anche nel mondo cristiano 
stesso, lungo i secoli, alcuni che cercavano di condurre una vita autenticamente 
spirituale, seguire veramente il Cristo, erano sempre e inevitabilmente ostacolati 
e respinti, in un modo o nell’altro, da questo mondo. Per il mondo, il Vangelo è 
scandalo e follia.

Affinché la nostra esperienza di Chiesa e della vita della cristianità divenga 
battesimale, ossia in rapporto al mistero battesimale vissuto come fonte e ispirazione 
della Chiesa, è necessario che ricominciamo a riscoprire il vero senso del battesimo; 
non del battesimo come atto, ma nel suo senso profondo e della forza che esso 
esercita in noi. Tutto ciò non può avvenire se non attraverso l’educazione, la quale 
è sempre stata compresa - sin dalla Chiesa primitiva – come un tutt’uno indivisibile 
comprendente l’istruzione, l’esperienza liturgica e lo sforzo spirituale. È di questa 
educazione che oggi abbiamo bisogno più che di tutto il resto, per fare ciò che 
crediamo, per credere ciò che facciamo e per vivere in armonia con ciò che ci è 
donato come vita e come forza. Come? Attraverso lo studio, il lavoro pastorale e 
tanto amore orante.

Proprio perché la Chiesa cattolica ha tanto da imparare e acquisire dalla 
conoscenza della prassi delle Chiese ortodosse (Evangelii Gaudium 246), alcuni 
elementi di quanto detto finora potrebbero essere ripresi dalle nostre realtà locali ed 
essere applicate per una rifioritura dell’antico ruolo dei padrini, la cui eliminazione 
certamente contribuirebbe a una più veloce e subitanea erosione di quello che è il 
Mistero del battesimo nella vita della Chiesa.

Ripensando le responsabilità dei padrini e delle madrine, così come proposto 
dalla Chiesa All Saints della North America Orthodox Church17, sarebbe auspicabile 
riprendere a celebrare assieme l’anniversario del battesimo; modellare la propria 



203LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

fede attraverso le azioni che diventano testimonianza nei confronti del battezzato; 
incoraggiare la vita di fede attraverso doni, come la Bibbia, un libro di preghiere, 
libri sulle vite dei santi; passare del tempo con il proprio figlioccio; dal momento 
del battesimo il figlioccio avrà un posto speciale nelle preghiere del padrino 
o della madrina; padrino e madrina saranno amici nel Signore e manterranno 
contatti continui con i figliocci; accompagnare il proprio figlioccio nei suoi passi 
quotidiani; nel tempo trascorso con il figlioccio cercare di enfatizzare gli aspetti 
spirituali della vita, invitandolo a pregare assieme e partecipare assieme alla divina 
liturgia; affrontare con il figlioccio anche gli argomenti del catechismo aiutandolo 
ad approfondire la conoscenza dei misteri cristiani; incoraggiare maschi e femmine 
affinché partecipino alla vita ecclesiastica anche nella scelta di un’eventuale vita 
sacerdotale o monastica.

Perché oggi non dedichiamo del tempo per formare le persone a una maggiore 
consapevolezza che padrini e figliocci devono sviluppare una relazione di vicinanza 
e amore? Quanto è chiaro ai nostri fratelli e sorelle che la relazione spirituale ha 
bisogno di essere promossa e curata per svilupparsi mediante la preghiera? Quanti 
nelle nostre comunità hanno chiaro il ruolo del padrino e quali siano i criteri per la 
scelta?

La chiamata del padrino è di aiutare i genitori a far crescere i figli nella fede: 
parlare di Dio con i bambini, parlare della fede e dei valori cristiani. Quanto è 
chiaro questo nel processo di scelta e di formazione dei padrini e delle madrine? 
Riguardo il processo di scelta è necessario formare le famiglie, già dai corsi di 
preparazione al matrimonio, con un accompagnamento continuo della vicinanza - 
che quasi sempre viene a mancare quando si crede di dover organizzare articolati 
piani pastorali - esortando i fidanzati a pensare già da ora a chi poter incaricare per 
la formazione cristiana dei loro figli e iniziare assieme un processo di formazione 
e acquisizione di maggiore consapevolezza per rendere conto della fede professata. 
Ancora nel processo di scelta, da parte dei parroci, è necessario maggiore coraggio. 
Quanti davvero hanno il coraggio di sconsigliare e impedire a candidati non adatti 
di fare da padrino o madrina? Essere coraggiosi però non vuol dire abolire i padrini 
quando questi non sono adatti, bensì esortare a sceglierne di nuovi e più adatti 
alla vita cristiana. Nel caso in cui la famiglia non fosse capace a sceglierne altri, 
provveda la Chiesa locale, o il consiglio pastorale assieme al parroco.

Riguardo il processo di formazione è necessaria maggiore vicinanza e maggiore 
impegno nel seguire passo passo le persone nel tempo di formazione che le porterà 
a essere padrini o madrine. Certo è che per fare tutto ciò è necessario che come fine 



204 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

di tutto l’agire dei presbiteri e delle famiglie insieme vi sia il bene delle anime e non 
altri tornaconti o benefici.

Almeno uno dei due padrini sia nominato non dalla famiglia, ma dal 
sacerdote, tra i parrocchiani più attivi, coscienti e colti e le cui credenziali per 
questa responsabilità devono essere ben determinate dalla Chiesa locale; il padrino 
nominato sia incaricato di seguire il figlio a lui affidato e intrattenga con il presbitero 
e i genitori un dialogo continuo riguardo la situazione spirituale del battezzato e 
della sua famiglia; che sia istituito un «registro» o stato delle anime dei padrini o 
madrine e dei loro figli spirituali; in ogni parrocchia vi siano delle famiglie formate 
e designate di occuparsi della formazione dei padrini e madrine. Questi sono 
soltanto alcuni dei suggerimenti che vengono dalla prassi delle Chiese ortodosse 
e che possono essere utili alle nostre realtà locali di Chiesa, per una maggiore 
riscoperta del ruolo dei padrini e della madrine, perché vi siano sempre più cristiani 
consapevoli e santi, perché non venga sprecato, danneggiato o addirittura eliminato 
un ministero tanto antico e tanto carico di significato come quello dei padrini e 
delle madrine che nel Cristianesimo, per secoli, hanno contribuito a formare tanti 
uomini e donne di buona volontà che hanno deciso di mettersi alla sequela di Cristo, 
Via,Viandante e Meta del nostro cammino.

Note di chiusura

1	 CIRILLO DI GERUSALEMME, Seconda catechesi mistagogica, 5, PG 33,390.
2	 Questo contributo è stato scritto con l’intento di favorire una maggiore conoscenza della prassi 

e delle peculiarità della Chiesa ortodossa, in quanto proprio la reciproca conoscenza potrà 
sempre più aiutare il dialogo fra la Chiesa cattolica e la Chiesa ortodossa nel suo insieme. Il 
dialogo odierno può procedere, a volte più o meno speditamente, grazie alla stagione di dialogo 
inaugurata con il Concilio  Vaticano II che ha segnato un ripensamento nelle forme e nei contenuti 
della partecipazione della Chiesa cattolica al Movimento ecumenico. Un ulteriore frutto del 
Concilio è la consapevolezza, tuttora difficile da essere recepita a tutti i livelli della Chiesa, 
che l’ecumenismo – il prodigarsi per l’unità dei cristiani – non è un interesse di pochi addetti ai 
lavori. A partire dal Vescovo, che è principio e fondamento dell’unità nella propria Chiesa locale 
e nella Chiesa universale in comunione con il successore di Pietro, tutti i battezzati sono chiamati 
a realizzare ciò che il Signore ha chiesto al Padre prima della sua volontaria passione: «Fa’ che 



205LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

siano uno, perché il mondo creda» (Gv 17,21).
3	 Per questo primo paragrafo su alcune Note sull’Iniziazione cristiana della Chiesa ortodossa 

rimandiamo ad A. SCHMEMANN, D’eau et d’Esprit, Desclèe de Brouwer, Paris 1974. La 
mutua conoscenza, e quindi in questo caso la conoscenza della prassi della Chiesa ortodossa.

4	 PSEUDO IPPOLITO, Tradizione Apostolica, p.15.
5	 Ivi, p. 20.
6	 Ivi, p. 55.
7	 GIOVANNI CRISOSTOMO, Istruzioni battesimali, 2, 15-16.
8	 T.M. FINN, The liturgy of baptism in the baptismal instructions of st. John Chrysostom, The 

Catholic University of America press, Washington 1967, 57.
9	 Cfr. T. WILSON, Understanding the Role of Godparents in the Orthodox Church, in Catalogue 

of St Elisabeth Convent, Internet (consultato il 6 settembre 2022):
	 https://catalogueofstelisabethconvent.blogspot.com/2017/07/understanding-role-of-godparents-

in.html.
10	 Cfr. T. M. FINN, The liturgy of baptism, cit., pp. 54-55.
11	 Per un approfondimento maggiore sulla figura del padrino in rapporto al Concilio di Trento 

e di come nell’Europa moderna tra i secoli XV e XVII questo ministero sia stato considerato 
all’interno di una parentela spirituale che comprendeva padrino, madrina, nascituro e suoi parenti, 
rimandiamo a G. ALFANI, «Godparenthood and the Council of Trent: Crisis and Transformation 
of a Social Institution (Italy. XV-XVIIth Centuries», in «Obradoiro de Historia Moderna», n.18, 
2009, pp. 45-69.

12	 T. WILSON, Understanding the Role of Godparents in the Orthodox Church,cit.
13	 Ad esempio, rimandiamo alla pagina che la Metropoli di Denver ha pensato per una migliore 

comprensione del ruolo dei padrini nella Chiesa ortodossa. (consultato il 7 settembre 2022): 
https://www.agoc.org/our-faith/godparents-in-the-orthodox-church.

14	 A questo proposito e su come in alcune Chiese ortodosse si sia giunti all’instaurazione di una 
domenica dei padrini durante l’anno, rimandiamo all’articolo della presbitera Eleni Kallaur, 
membro attivo della Chiesa greco-ortodossa della Santa Croce e moglie di padre Michael 
Kallaur: E. KALLAUR, Honoring the Role of Godparent in Your Parish With a Godparent 
Sunday Celebration, in «Orthodox Church in America», (consultato il 7 settembre 2022): 
https://www.oca.org/the-hub/projects/honoring-the-role-of-godparent-in-your-parish-with-a-
godparent-sunday-celeb.

15	 (Consultato il 7 settembre 2022): http://orthodoxinfo.com/praxis/godparenting101.aspx.
16	 Cfr. Baptism, in «Malankara Archdiocese of The Syrian Orthodox Church in North America», 

(consultato il 7 settembre 2022): https://www.malankara.com/baptism.html.
17	 Cfr. A list of Responsibilities of a Godparent in the Orthodox Church, in All Saints of North 

America Orthodox Church, Internet (consultato il 7 settembre 2022): https://arizonaorthodox.
com/2017/10/24/list-responsibilities-godparent-orthodox-church/.



206 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI



207LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI



208 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI



209LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

EPARCHIA DI LUNGRO
degli Italo - albanesi dell’Italia Continentale

IL VESCOVO

Ai Sacerdoti,
alle Religiose e ai Fedeli Laici

NATIVITÀ SECONDO LA CARNE DEL SIGNORE,
DIO E SALVATORE NOSTRO GESÙ CRISTO

Icona della Natività secondo la carne del Signore Dio e Salvatore nostro Gesù Cristo



210 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI



211LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI



212 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

DIOCESI DI LUNGRO

RENDICONTO

RELATIVO ALLA EROGAZIONE

DELLE SOMME ATTRIBUITE ALLA DIOCESI

DALLA CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA

EX ART.47 DELLA LEGGE 222/1985

PER L'ANNO 2022

Il presente 'Rendiconto' deve essere inviato alla Segreteria Generale della C.E.I.

entro il 30 giugno 2023, ai sensi della determinazione approvata dalla XLV

Assemblea Generale (9-12 novembre 1998).



213LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

27/06/2023

EROGAZIONE DELLE SOMME DERIVANTI DALL'OTTO PER MILLE 

DELL'IRPEF PER L'ESERCIZIO 2022

Rendiconto delle erogazioni 2022

1  ESIGENZE DI CULTO E PASTORALE

A.   ESERCIZIO DEL CULTO

.  arredi sacri e beni strumentali per la liturgia  0,00 1

.  promozione e rinnovamento delle forme di pietà popolare  93.828,11 2

.  formazione operatori liturgici  0,00 3

.  manutenzione edilizia di culto esistente  167.000,00 4

.  nuova edilizia di culto  0,00 5

.  beni culturali ecclesiastici  0,00 6

 260.828,11

B.   CURA DELLE ANIME

.  curia diocesana e attività pastorali diocesane e parrocchiali  112.761,98 1

.  tribunale ecclesiastico diocesano  0,00 2

.  mezzi di comunicazione sociale a finalità pastorale  0,00 3

.  formazione teologico pastorale del popolo di Dio  25.000,00 4

 137.761,98

C.   SCOPI MISSIONARI

.  centro missionario e animazione missionaria delle comunità diocesane e parrocchiali  0,00 1

.  volontari missionari laici  0,00 2

.  sacerdoti fidei donum  0,00 3

.  iniziative missionarie straordinarie  0,00 4

 0,00

D.   CATECHESI ED EDUCAZIONE CRISTIANA

.  oratori e patronati per ragazzi e giovani  0,00 1

.  associazioni e aggregazioni ecclesiali per la formazione dei membri  0,00 2

.  iniziative di cultura religiosa  0,00 3

 0,00

a) TOTALE DELLE EROGAZIONI EFFETTUATE NEL 2022  398.590,09

Pag. 1



214 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

27/06/2023 Rendiconto delle erogazioni 2022

           RIEPILOGO

TOTALE DELLE SOMME DA EROGARE PER L`ANNO 2022  398.651,44

A DEDURRE TOTALE DELLE EROGAZIONI EFFETTUATE NELL`ANNO 2022 (fino al 31/05/2023)  398.590,09

DIFFERENZA  61,35

 61,35Altre somme assegnate nell`esercizio 2022 e non erogate al 31/05/2023 

(da riportare nel rendiconto assegnazioni 2023)

INTERESSI NETTI del 30/09/2022;31/12/2022 e 31/03/2023 (al netto di oneri bancari fino al 31/05/2023)  0,00

ASSEGNI EMESSI O BONIFICI EFFETTUATI MA NON ANCORA CONTABILIZZATI NELL`E/C  0,00

SALDO CONTO CORRENTE E/O DEPOSITO TITOLI AL 31/05/2023  61,35

Pag. 2



215LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

27/06/2023 Rendiconto delle erogazioni 2022

2  INTERVENTI CARITATIVI

A.   DISTRIB. AIUTI A SINGOLE PERSONE BISOGNOSE

.  da parte delle diocesi  226.222,58 1

.  da parte delle parrocchie  0,00 2

.  da parte di altri enti ecclesiastici  0,00 3

 226.222,58

B.   DISTRIB. AIUTI NON IMMEDIATI A PERSONE BISOGNOSE

.  da parte della Diocesi  38.000,00 1

 38.000,00

C.   OPERE CARITATIVE DIOCESANE

.  in favore di famiglie particolarmente disagiate - direttamente dall’Ente Diocesi  0,00 1

.  in favore di famiglie particolarmente disagiate - attraverso eventuale Ente Caritas  0,00 2

.  in favore di categorie economicamente fragili (quali precari, disoccupati e giovani in cerca di lavoro) 

- direttamente dall’Ente Diocesi

 0,00 3

.  in favore di categorie economicamente fragili (quali precari, disoccupati e giovani in cerca di lavoro) 

- attraverso eventuale Ente Caritas

 0,00 4

.   in favore degli anziani - direttamente dall’Ente Diocesi  0,00 5

.   in favore degli anziani - attraverso eventuale Ente Caritas  0,00 6

.  in favore di persone senza fissa dimora - direttamente dall’Ente Diocesi  0,00 7

.  in favore di persone senza fissa dimora - attraverso eventuale Ente Caritas  0,00 8

.  in favore di portatori di handicap - direttamente dall’Ente Diocesi  0,00 9

.  in favore di portatori di handicap - attraverso eventuale Ente Caritas  0,00 10

.  per la prevenzione della devianza adolescenziale e della prostituzione - direttamente dall’Ente 

Diocesi

 0,00 11

.  per la prevenzione della devianza adolescenziale e della prostituzione - attraverso eventuale Ente 

Caritas

 0,00 12

.  in favore di immigrati, rifugiati e richiedenti asilo - direttamente dall’Ente Diocesi  0,00 13

.  in favore di immigrati, rifugiati e richiedenti asilo - attraverso eventuale Ente Caritas  0,00 14

.  per il recupero delle vittime della tratta di esseri umani - direttamente dall’Ente Diocesi  0,00 15

.  per il recupero delle vittime della tratta di esseri umani - attraverso eventuale Ente Caritas  0,00 16

.  in favore di vittime di dipendenze patologiche - direttamente dall’Ente Diocesi  23.000,00 17

.  in favore di vittime di dipendenze patologiche - attraverso eventuale Ente Caritas  0,00 18

.  in favore di malati di AIDS - direttamente dall’Ente Diocesi  0,00 19

.  in favore di malati di AIDS - attraverso eventuale Ente Caritas  0,00 20

.  in favore di vittime della pratica usuraria - direttamente dall’Ente Diocesi  0,00 21

.  in favore di vittime della pratica usuraria - attraverso eventuale Ente Caritas  0,00 22

.  in favore del clero: anziano/malato/in condizioni di straordinaria necessità - direttamente dall’Ente 

Diocesi

 12.000,00 23

.  in favore del clero: anziano/malato/in condizioni di straordinaria necessità - attraverso eventuale 

Ente Caritas

 0,00 24

.  in favore di minori abbandonati - direttamente dall’Ente Diocesi  0,00 25

.  in favore di minori abbandonati - attraverso eventuale Ente Caritas  0,00 26

Pag. 3



216 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

27/06/2023 Rendiconto delle erogazioni 2022

.  in favore di opere missionarie caritative - direttamente dall’Ente Diocesi  0,00 27

.  in favore di opere missionarie caritative - attraverso eventuale Ente Caritas  0,00 28

 35.000,00

D.   OPERE CARITATIVE PARROCCHIALI

.  in favore di famiglie particolarmente disagiate  0,00 1

.  in favore di categorie economicamente fragili (quali precari, disoccupati e giovani in cerca di lavoro)  0,00 2

.  in favore degli anziani  0,00 3

.  in favore di persone senza fissa dimora  0,00 4

.  in favore di portatori di handicap  0,00 5

.  per la prevenzione della devianza adolescenziale e della prostituzione  0,00 6

.  in favore di immigrati, rifugiati e richiedenti asilo  80.000,00 7

.  per il recupero delle vittime della tratta di esseri umani  0,00 8

.  in favore di vittime di dipendenze patologiche  0,00 9

.  in favore di malati di AIDS  0,00 10

.  in favore di vittime della pratica usuraria  0,00 11

.  in favore del clero: anziano/malato/in condizioni di straordinaria necessità  0,00 12

.  in favore di minori abbandonati  0,00 13

.  in favore di opere missionarie caritative  0,00 14

 80.000,00

E.   OPERE CARITATIVE DI ALTRI ENTI ECCLESIASTICI

.  opere caritative di altri enti ecclesiastici  0,00 1

 0,00

b) TOTALE DELLE EROGAZIONI EFFETTUATE NEL 2022  379.222,58

Pag. 4



217LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

27/06/2023 Rendiconto delle erogazioni 2022

           RIEPILOGO

TOTALE DELLE SOMME DA EROGARE PER L`ANNO 2022  379.328,29

A DEDURRE TOTALE DELLE EROGAZIONI EFFETTUATE NELL`ANNO 2022 (fino al 31-05-2023)  379.222,58

DIFFERENZA  105,71

 105,71Altre somme assegnate nell''esercizio 2022 e non erogate al 31-05-2023 

(da riportare nel rendiconto assegnazioni 2023)

INTERESSI NETTI del 30-09-2022;31-12-2022 e 31-03-2023 (al netto di oneri bancari fino al 31/05/2023)  0,00

ASSEGNI EMESSI O BONIFICI EFFETTUATI MA NON ANCORA CONTABILIZZATI NELL''E/C  0,00

SALDO CONTO CORRENTE E/O DEPOSITO TITOLI AL 31-05-2023  105,71

Pag. 5



218 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2023

PUBBLICAZIONI

27/06/2023 Rendiconto delle erogazioni 2022

Si allegano:

1. relazione esplicativa del rendiconto relativo alle somme erogate;

2. fotocopia delle pagine di tutti gli estratti conto bancari dal 01/04/2022 al 31/03/2023;

3. documentazione dei depositi amministrati o della gestione patrimoniale nel caso in cui le disponibilità siano

state temporaneamente investite.

Si attesta che:

* Il presente 'Rendiconto' è stato sottoposto alla verifica del Consiglio Diocesano per gli affari economici nella

seduta in data 14/06/2023;

* Il 'Rendiconto' è pubblicato nel bollettino ufficiale della diocesi n. 3,

in data dicembre 2023.

IL VESCOVO DIOCESANO

Mons. Donato Oliverio

L'ECONOMO DIOCESANO

Pag. 6

Papàs Raffaele De Angelis



219LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2022

Sommario - Permabajtje

EPARCHIA
XXXVI Assemblea Diocesana
Presentazione
Mons. Donato Oliverio

pag. 3

XXXVI Assemblea Diocesana
Il Cammino sinodale: nell’Orientalium Ecclesiarum
Prof. Diac. Stefano Parenti

pag. 6

XXXVI Assemblea Diocesana
Conclusione
Mons. Donato Oliverio

pag. 20

XXXVI Assemblea Diocesana
Documento Finale pag. 23

Viaggio missionario in Albania
Simona Liguori

pag. 26

Giornata Mondiale dei Nonni e degli Anziani pag. 31

GMG Lisbona 2023
Papàs Giampiero Vaccaro

pag. 34

Testimonianze dalla GMG di Lisbona 2023 pag. 40

Farneta
Marianna Soda

pag. 43

Solenni festeggiamenti in onore di Maria SS. Achiropita 2023
Mons. Donato Oliverio

pag. 45



220 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2022

Sommario - Permabajtje

Un nuovo parroco per Castroreggio pag. 48

Festa della Vergine SS. Odigitria Piana degli Albanesi
Mons. Donato Oliverio

pag. 50

Presentazione del volume CANTI LITURGICI BIZANTINI
Mons. Donato Oliverio

pag. 55

Presentazione del volume CANTI LITURGICI BIZANTINI
Pasquale Ferraro

pag. 58

Presentazione del volume CANTI LITURGICI BIZANTINI
Protopresbitero Nik Pace

pag. 65

Incontro con l’autore Papàs Pasquale Ferraro
Angela Castellano Marchianò

pag. 71

Un libro per custodire la tradizione canora di Macchia Albanese
Emanuele Rosanova

pag. 73

Pellegrinaggio dell’Eparchia di Lungro al Santuario Basilica 
Santa Maria del Pettoruto pag. 77

Festa dei Santi Cosma e Damiano Anargiri e nomina del 
Parroco Papàs Giuseppe Barrale
Emanuele Rosanova

pag. 81

Pellegrinaggio a Lourdes
Emanuele Rosanova

pag. 83



221LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2022

Sommario - Permabajtje

Il Vescovo Donato consegna i nuovi testi della Divina Liturgia 
ai fedeli di San Cosmo Albanese
Emanuele Rosanova

pag. 86

Campo invernale 2023
Samuele Fabbricatore

pag. 88

Le suore basiliane nella comunità di San Cosmo Albanese
Emanuele Rosanova

pag. 92

Il magistero e il servizio episcopale del Vescovo Giovanni 
Stamati alla luce del Bollettino di Lungro 1967-1987
Tradizione orientale, rito bizantino, lingua arbëreshe
Protopresbitero Antonio Bellusci

pag. 99

La mistica della luce in un piccolo tondo vetrato
Papàs Elia Hagi

pag. 116

CICLO DI CONFERENZE
Saluto del Vescovo Donato Oliverio pag. 120

 

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA
Ad Atene Incontro dei Vescovi Orientali Cattolici di Europa:
focus su guerra e famiglia pag. 125

Saluto ai partecipanti del Rev.mo P. Michel Jalakh
Segretario del Dicastero per le Chiese Orientali pag. 129



222 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2022

Sommario - Permabajtje

La risposta della Chiesa Cattolica in Europa alla tragedia della 
guerra russa contro l’Ucraina
S.E. Mons. Bohdan Dzyurakh

pag. 131

Un sogno diventato realtà
P. Manuel Nin

pag. 139

Comunicato stampa pag. 147

CRONACA
L’AVIS Comunale di Lungro si tinge di Rosa in ricordo di 
Rossella Frega pag. 150

Sensibilizzazione e prevenzione
Saluto del Vescovo Mons. Donato Oliverio pag. 153

Istruzione e comunicazione per la tutela della minoranza 
linguistica storica arbëreshe 
Mons. Donato Oliverio

pag. 159

II Edizione Premio “Madre Teresa di Calcutta” 
Mons. Donato Oliverio

pag. 166

PUBBLICAZIONI
Il Museo diocesano di arte sacra dell’Eparchia di Lungro
tra spiritualità bizantina e tradizione liturgica
Attilio Vaccaro

pag. 173



223LAJME/NOTIZIELuglio-Dicembre 2022

Sommario - Permabajtje

Il ruolo dei Padrini e delle Madrine nella vita del cristiano.
Uno sguardo alla prassi delle Chiese di tradizione bizantina
Alex Talarico

pag. 191

Grande e Santa Domenica di Pasqua
Mons. Donato Oliverio

pag. 206

Natività secondo la carne del Signore,
Dio e Salvatore nostro Gesù Cristo
Mons. Donato Oliverio

pag. 209

Rendiconto relativo alla erogazione delle somme attribuite
alla diocesi dalla Conferenza Episcopale Italiana Anno 2022 pag. 212



Finito di stampare nel mese di Maggio 2024
presso la GLF - Castrovillari


