ioni senza fini di lucro - POSTE ITALIANE - Spedizione in A.P.D.L. 353/2003
/02/2004) Art. 1 Comma 2 CNS/CBPA - SUD/CS/39/2007 Valida dall’11/04/2007

EPARCHIA DI LUNGRO

: 1 } DEGLI ITALO-ALBANESI DELL’ITALIA CONTINENTALE

ANNO XXXVI - Numero 2 Luglio - Dicembre 2024

2025: Un Anno di Grazia. Cristiani in cammino
verso I’Unita guardando a Nicea (325 — 2025)




LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

DONATO OLIVERIO

Vescovo di Lungro degli Italo-Albanesi
dell’ltalia Continentale

2025: Un Anno di Grazia.
Cristiani in cammino verso I’Unita,

guardando a Nicea
(325-2025)

Lettera Pastorale per ’anno 2024-2025



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 3

2025: Un Anno di Grazia.
Cristiani in cammino verso I’Unita,

guardando a Nicea
(325-2025)

Ai Rev.mi Presbiteri, alle Religiose

e ai Fedeli Laici

Il Concilio di Nicea ha costituito un momento fondamentale nella vita della
Chiesa, segnando un passaggio significativo nella definizione della fede, tanto
da diventare nel corso dei secoli un costante punto di riferimento, soprattutto nel
XX secolo quando 1 cristiani hanno iniziato a incontrarsi per superare divisioni e
pregiudizi; proprio la comune professione di fede ¢ stata un punto di partenza in
dialoghi teologici e preghiere ecumeniche con le quali sostenere il cammino verso
la piena e visibile comunione.

Nell’approssimarsi del 1700° anniversario della sua celebrazione si stanno
moltiplicando le voci di incontro tra Papa Francesco e il Patriarca Ecumenico
Bartolomeo nei luoghi del Concilio di Nicea per rafforzare e rilanciare I’impegno
ecumenico dei cristiani con la speranza che si possa, proprio dal prossimo anno,
trovare la strada per celebrare la Pasqua nello stesso giorno, ogni anno, seguendo 1
criteri definiti proprio nel Concilio di Nicea.

Anche per questo appare quanto mai necessario promuovere una conoscenza
storico-teologica del Concilio di Nicea e della sua ricezione per far comprendere
quanto sia attuale e fecondo questo concilio per la vita quotidiana della Chiesa del
XXI secolo, chiamata a confrontarsi con antiche e nuove sfide a livello universale
e locale.

Proprio per sottolineare quanto dice ancora il Concilio di Nicea a tutti i cristiani,
ho pensato di scrivere questa lettera pastorale, cosi da rivolgere un invito, non solo
ai fedeli dell’Eparchia, a vivere nella luce del Concilio di Nicea I’anno prossimo
nel quale la Chiesa Cattolica celebra il Giubileo e la Chiesa Cattolica in Italia un
Sinodo nazionale.

Possa questa lettera pastorale essere strumento, per una maggiore conoscenza di



4 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

quello che ¢ stato il Concilio di Nicea nel suo riportare al centro della vita cristiana
la seconda Persona della Trinita, oltre che un invito a coltivare e preservare 1’unita
ad ogni costo, per essere fedeli testimoni del Vangelo di Cristo.

Lungro, 30 agosto 2024 — Santi Alessandro, Giovanni e Paolo il Giovane, patriarchi
di Costantinopoli.

"X Donato Oliverio, Vescovo



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 5

INTRODUZIONE

1l nome del Dio altissimo sia glorificato e benedetto.

Per noi uomini e per la nostra salvezza egli dispone ogni cosa, secondo i
disegni eterni, in modo tale che il popolo fedele ottenga beneficio per la sua anima
attraverso gli avvenimenti di grande importanza storica e specialmente attraverso
quanto viene realizzato dallo Spirito nella Chiesa e per mezzo della Chiesa.

Gli atti della Chiesa sono veramente ispirati da Dio, avvenimenti che lungo i
secoli tracciano le linee della retta fede nell 'unico Signore. Questo avviene in modi
diversi, ma specialmente attraverso i Concili Ecumenici, che garantiscono nella
grazia dello Spirito i punti essenziali della fede che ci salva in Cristo e dimostrano
che la Chiesa e [’arca sicura e inviolabile della verita rivelata e trasmessa dagli
Apostoli e dai Padri.

11 I Concilio Ecumenico, convocato nel 325 a Nicea in Bitinia dall’Imperatore
Costantino il Grande, con la presenza di circa 318 Padri “teofori” convenuti da
tutto I’Oriente e dai rappresentanti dell’Occidente e tra essi due presbiteri romani
(Vittore e Vincenzo) quali rappresentanti di Papa Silvestro, ha un posto privilegiato
nella lunga serie degli atti della Chiesa, una e indivisa, realizzati sotto I’ispirazione
divina.

Celebrando i1l XVII centenario di questo Concilio, cari fratelli e sorelle, la
nostra Chiesa Arbéreshe Cattolica di rito bizantino-greco desidera sottolineare la
particolare importanza e mettere in evidenza tutti 1 punti che ne derivano, sia per
quanto riguarda il rafforzamento della fede cristiana e sia per 1’edificazione di noi,
oggi, figli della Chiesa.

I1 XVII centenario del Concilio di Nicea (325) sicuramente sara oggetto di molte
commemorazioni ecclesiali ed accademiche. La stessa nostra Eparchia di Lungro si
vuole associare. Vogliamo celebrare questo avvenimento con la pubblicazione di una
lettera pastorale per sottolineare quanto siano ancora attuali I’importanza teologica e la
portata ecumenica del primo Concilio pienamente riconosciuto dalla Chiesa Cattolica e
dalla Chiesa Ortodossa.

La dottrina definita da questo Concilio merita un’attenzione speciale per la
ricchezza delle sue implicazioni spirituali: Gesu Cristo ¢ una Persona che viene
al mondo ma che gia esisteva da sempre. E Dio con il Padre e lo Spirito Santo. E
una persona divina, la seconda persona della Trinita. E questa persona assume la
natura umana come la nostra e si fa uomo, in tutto simile a noi eccetto nel peccato.



6 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Da questo momento, Dio, senza ritenere un privilegio 1’essere Dio, ha abbassato i
cieli ed ¢ diventato uomo, perché I'uomo potesse avere la possibilita di ritornare in
quel Paradiso da cui era stato scacciato. Dio € vero uomo e vero Dio. Per restaurare
cio che era stato intaccato dal peccato, la morte ¢ stata assunta dall’ Agnello di Dio,
che toglie il peccato del mondo. Cosi cid che era nostra rovina ¢ divenuta nostra
medicina, grazie al Figlio di Dio.

I1 rilievo dato dal Concilio di Nicea all’argomento della tradizione costituisce,
per noi cattolici come per i nostri fratelli ortodossi, un invito a ripercorrere insieme
il cammino della tradizione della Chiesa indivisa per riesaminare alla sua luce le
divergenze che i secoli di separazione hanno accentuato, onde ritrovare, secondo la
preghiera di Gesu al Padre, la piena comunione nell’unita visibile.

Non ¢ senza significato ecclesiologico ed ecumenico la celebrazione dei 1700
anni del Primo Concilio Ecumenico di Nicea (325).

Dobbiamo essere noi coloro che, raccogliendo la tradizione della storia, ne
perpetuiamo ed attualizziamo il messaggio nel cuore e nella coscienza delle Comunita
cristiane della nostra Eparchia e della Calabria.

C’¢ una suggestione in piu ed ¢ la memoria dei profondi legami che uniscono la
storia, la cultura e la fede del nostro popolo e della Calabria con la storia, la cultura
e la fede della Grecia e del vicino Oriente, il comune cammino di fede nel primo
millennio cristiano.

L’Eparchia di Lungro, nella linea della grande tradizione bizantina, ha nel suo
calendario liturgico la memoria del Concilio di Nicea nella Domenica tra I’ Ascensione
e la Pentecoste: Domenica dei Santi Padri del I Concilio Ecumenico di Nicea o dei
318 Padri.

Una tale celebrazione nel calendario ha un particolare valore liturgico-teologico
ed ecclesiologico. Il sinaxarion del mattutino ¢ cosi formulato: In questo giorno

settima domenica da Pasqua, festeggiamo il primo Concilio Ecumenico di Nicea, il
Concilio dei 318 Padri teofori.

Il Concilio di Nicea, il primo ecumenico, ha una importanza primordiale per
la formulazione del Credo. La professione di fede dei Padri di questo Concilio,
in seguito completata nel II Concilio Ecumenico, ¢ la nostra professione di fede
e da allora ¢ servita a trasmettere la vera fede. Il Concilio era stato convocato per
stabilire la vera fede disturbata dall’espansione dell’insegnamento erroneo dal
presbitero Ario di Alessandria, il quale sosteneva che il Verbo di Dio, non era Dio,
ma solo eccelsa creatura.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 7

I1 primo degli stichira del vespro riassume cosi, nel canto, il senso del Concilio:

Dal seno sei stato generato,

prima della stella del mattino,

dal Padre prima dei secoli senza madre,
nonostante Ario ti ritenga creatura e non Dio,
e cosi stoltamente osi mettere te, il creatore
tra le creature,

accumulando per sé di che alimentare

il fuoco eterno.

Ma il simbolo di Nicea, o Signore,

ti ha proclamato Figlio di Dio,

assiso in trono col Padre e con lo Spirito.

Non ¢ un caso che il Vangelo che la Chiesa propone la Domenica dei Santi Padri del
I Concilio Ecumenico di Nicea sia la pericope del Vangelo di Giovanni (Gv 17, 1-13),
all’interno del quale vi ¢ il fondamento teologico del dialogo ecumenico (Gv 17, 21-22).

Nel capitolo 17 del Vangelo di Giovanni troviamo le parole di Gesu prima della
sua passione; una sorta di testamento che il Signore lascia alla sua Chiesa. Il tema
dominante ¢ la Gloria, del Padre, del Figlio e di noi suoi fratelli.

Ci0 che il Signore Gesu lascia alla sua Chiesa, a noi suo popolo, ¢ il suo stesso
rapporto con il Padre, dal momento che piu volte si rivolge al Padre con quel “Tu”.

Nella preghiera sacerdotale di Gesu emerge come tutta la sua passione ¢ morte
avverranno per il suo amore per il Padre e per noi. Gesu ¢ il Figlio che ha rivelato
al mondo il nome di Dio come Padre. Compiuta la sua missione, ritorna a chi 1’ha
inviato. Ma non se ne torna da solo, bensi come primogenito tra molti fratelli (cf.
Rm 8,29b), portando con sé I’'umanita intera. A quanti restano nel mondo Gesu
fa un dono speciale: dona la conoscenza del Padre a quanti accoglieranno il suo
messaggio di vita eterna.

Carissimi, I’anniversario del Concilio di Nicea, nel 2025, coincide con il Giubileo
ordinario (I’Anno Santo del 2025) e con il Cammino Sinodale (la celebrazione del
Sinodo italiano).

Fatti ed avvenimenti che iscritti nella pit ampia prospettiva ecumenica ci faranno
crescere nel nostro essere Chiesa in cammino, in una piu forte fedelta al Signore
che nel momento drammatico della sua passione ha supplicato il Padre perché i suoi
figli fossero “una cosa sola”.



8 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

La nostra Eparchia di Lungro nella mia persona intende essere un segno di
comunione e fraternita ecclesiale, la piu vasta e profonda possibile all’altezza di
quanto stiamo commemorando e celebrando:

il Primo Concilio Ecumenico di Nicea del 325
il Giubileo ordinario 2025
e il Cammino Sinodale.

La Chiesa italiana sta vivendo in modo esplicito ed intenso il Cammino Sinodale.

I1 Concilio di Nicea (il Niceno I) ¢ una qualificata espressione di tale Cammino,
anche esso in un contesto di salvezza: ¢ oikoumene nel superamento delle divisioni. Non
¢ cosi scontato che 1 dati della fede diventino subito accessibili a tutti, nelle medesime
illuminazioni e in concordate vie: la fede ¢ storia di coscienze e di situazioni umane, €
percorso di culture e articolazione di rapporti. E anche la storia del Niceno I rientra nella
storia della fede e del cammino ecumenico.

La vita cristiana non ¢ divisa tra spettatori e protagonisti, ma si ¢ sempre
protagonisti.

Ogni battezzato ¢ un chiamato. Ogni battezzato ¢ tale perché ¢ chiamato innanzitutto
a stare con Gesu, a sentire in questa presenza la sua forza. Ogni battezzato in virtu di
questo amore presente e operante dentro la sua vita ¢ abbastanza vaccinato da poter
affrontare il male che si presenta a lui e vincerlo.

Delegare I’evangelizzazione ai soli presbiteri, alle consacrate ¢ in realta una
grande tentazione di deresponsabilizzazione.

Siamo in un momento storico in cui stiamo riscoprendo con piu forza I’identita
battesimale che tutti abbiamo.

E riscoprendo la forza del battesimo che sentiamo rivolti a noi queste parole di
predilezione: La vita cristiana non ¢ divisa tra spettatori e protagonisti, ma si ¢
cristiani solo se si ¢ protagonisti.

Nel Vangelo le folle non sono i discepoli. Le folle guardano e basta. Si
emozionano, acclamano, condannano. Ma il popolo di Dio non ¢ una folla, ¢ il
popolo dei discepoli. E si € discepoli proprio perché su ciascuno Gesu ha pronunziato
il nome proprio; su ciascuno di noi Gesu ha pregato e scelto. Non siamo massa, ma
figli amati.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 9

PriMO CAPITOLO
IL CONCILIO DI NICEA, FONTE DI UNITA

I1 1700° anniversario del Concilio di Nicea (325) chiede a tutti 1 cristiani di
riscoprire e di vivere le ricchezze dottrinali e spirituali di questo Concilio e della sua
ricezione, tanto articolata e viva nel corso dei secoli, per riaffermare la natura della
missione della Chiesa in una dimensione ecumenica, radicata sulla riconciliazione,
proprio perché «nonostante le travagliate vicende della sua preparazione e
soprattutto del successivo lungo periodo di recezione, il primo Concilio ecumenico
e stato un evento di riconciliazione per la Chiesa, che in modo sinodale riaffermo
la sua unita intorno alla professione della propria fede», come ha affermato Papa
Francesco, rivolgendosi ai membri del Dicastero vaticano per la promozione
dell’unita dei cristiani.'

Questo anniversario costituisce quindi un tempo provvidenziale per affrontare
le sfide, nella Chiesa e per la Chiesa, nel XXI secolo, proprio a partire da una
conoscenza del Concilio di Nicea e della sua ricezione, ponendo particolare
attenzione alle questioni teologiche per le quali venne convocato il primo Concilio
ecumenico nella storia della Chiesa da parte dell’Imperatore Costantino, colui che
«fece costruire la Basilica Vaticana dedicata a San Pietro sopra il sito della tomba
dell’Apostolo»,” venerato in Oriente, secondo una tradizione iconografica che lo
vuole sempre accompagnato dalla madre Elena, quando non ¢ raffigurato nell’atto
di presiedere il Concilio di Nicea.

La memoria del Concilio di Nicea, cosi presente nella Chiesa, deve sostenere 1
cristiani nell’essere testimoni, sempre piu credibili, della Resurrezione con la quale
«gioisce tutto ['universo, il cielo viene rischiarato dallo splendore della divinita,
la terra viene ornata, il mare é calmato, i tiranni periscono, i pii progrediscono, i
catecumeni sono illuminati, i nemici vengono per la pace, gli erranti ritornano, i
peccati sono annullati, le Chiese si rallegrano e Cristo Dio é glorificato».?

I1 1700° anniversario del Concilio di Nicea assume una valenza ancora piu
rilevante perché viene a coincidere con la convocazione del primo Sinodo della

' Papa FRANCESCO, Discorso ai partecipanti alla sessione plenaria del pontificio consiglio per la

promozione dell 'unita dei cristiani, Citta del Vaticano, 6 maggio 2022.

Papa FRANCESCO, Lettera a Sua Santita Bartolomeo I, arcivescovo di Costantinopoli, che ac-
compagna il dono di alcune reliquie di San Pietro, Citta del Vaticano, 30 agosto 2019.

Grande e Santa Domenica di Pasqua, in La Divina Liturgia del Santo Nostro Padre Giovanni
Crisostomo, Lungro 2023.



10 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Chiesa in Italia e con la celebrazione del Giubileo della speranza, mentre il mondo
sembra soffocato dal rumore delle violenze e dagli egoismi materiali, con il
moltiplicarsi dei conflitti, in luoghi anche cosi prossimi geograficamente all’Italia,
che configurano «una terza guerra mondiale combattuta a pezzi con crimini,
massacri, distruzioni...», un’espressione coniata da Papa Francesco nell’omelia al
Sacrario di Redipuglia* e poi ripresa molte altre volte, tanto da essere condivisa
da leader cristiani e religiosi, per denunciare una situazione contro la quale i
cristiani, insieme, devono far sentire la loro voce per farsi costruttori di pace nella
giustizia, cosi da «riscoprire e praticare la genuina semplicita della carita: penso
all’assistenza nei riguardi dei fratelli e delle sorelle che arrivano, a una presenza
cristiana che nell’umilta quotidiana testimonia, nei luoghi di lavoro, comprensione
e pazienza, gioia e mitezza, benevolenza e spirito di dialogo».’

La «riscoperta di Nicea», come I’ha definita Papa Francesco, ¢ «promettente» per
la sua dimensione «spirituale... per diffondere bagliori nuovi e sorprendenti della
luce eterna di Cristo nella casa della Chiesa e nel buio del mondo..., sinodale... per
tradurre in atteggiamenti di comunione e in processi di partecipazione la dinamica
trinitaria con cui Dio, per mezzo di Cristo e nel soffio dello Spirito Santo, viene
incontro all’'umanita, ecumenico... [perché] non solo, infatti, il Simbolo di Nicea
accomuna i discepoli di Gesu, ma proprio nel 2025, provvidenzialmente, la data
della celebrazione della Pasqua coincidera per tutte le denominazioni cristiane».®

Si tratta di una «riscoperta» della quale la Chiesa Cattolica porta una responsabilita del
tutto particolare, perché appare quanto mai importante, proprio per la vita della Chiesa e
della sua missione, promuovere la conoscenza del Concilio di Nicea nella linea di un ritorno
alle origini del cristianesimo, cosi tanto evocato dal Concilio Vaticano I, nei lavori in aula
conciliare e nei documenti promulgati, perché «il Concilio di Nicea e ['evento in cui la Chiesa
dei primi secoli ha sperimentato la guida dello Spirito Santo nel cogliere ed esprimere la
verita della paternita di Dio rivelata in Gesu, “I'unigenito Figlio di Dio” (cfi: Gv 3,18) che
e “il primogenito tra molti fratelli” (cfi: Rom 8,9)».

Proprio alla luce della «riscoperta» del Concilio di Nicea e della sua tradizione,
cosi come si ¢ dispiegata nella storia della Chiesa, ponendo un’attenzione particolare,
soprattutto dopo il Concilio Vaticano II, alla ricchezza della forma sinodale, la

4 Papa FRANCESCO, Omelia, Redipuglia, 13 settembre 2014.

5 Papa FRANCESCO, Discorso per ['incontro ecumenico e preghiera per la pace, Awali, 4 novembre
2022.

Papa FRANCESCO, Discorso consegnato ai membri della Commissione Teologica Internazionale,
Citta del Vaticano, 30 novembre 2023.

P1ErO CODA, Sempre di piu e sempre oltre L'impegno della Commissione Teologica Internazio-
nale in «L’Osservatore Romanoy, 1° dicembre 2022, p. 6.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 11

celebrazione del Giubileo «potra essere un’opportunita importante per dare concretezza
a questa forma sinodale, che la comunita cristiana avverte oggi come espressione
sempre piu necessaria per meglio corrispondere all’urgenza dell’evangelizzazione:
tutti i battezzati, ognuno con il proprio carisma e ministero, corresponsabili affinché
molteplici segni di speranza testimonino la presenza di Dio nel mondo».® 11 Concilio di
Nicea, «una pietra miliare nella storia della Chiesa», serve aricordare a tutti che «fin dai
tempi apostolici, i Pastori si riunirono in diverse occasioni in assemblee allo scopo di
trattare tematiche dottrinali e questioni disciplinari. Nei primi secoli della fede i Sinodi
si moltiplicarono sia nell Oriente sia nell’Occidente cristiano, mostrando quanto fosse
importante custodire ['unita del Popolo di Dio e I’annuncio fedele del Vangelo. |...]
Nicea rappresenta anche un invito a tutte le Chiese e Comunita ecclesiali a procedere
nel cammino verso ['unita visibile, a non stancarsi di cercare forme adeguate per
corrispondere pienamente alla preghiera di Gesu: “Perché tutti siano una sola cosa;
come tu, Padre, sei in me e io in te, siano anch essi in noi, perché il mondo creda che tu
mi hai mandato” (Gv 17,21)».°

8 Papa FRANCESCO, Spes non confundit. Bolla di indizione del Giubileo Ordinario dell’Anno 20235,
Citta del Vaticano, 9 maggio 2024, n° 17.

®  Papa FRANCESCO, Spes non confundit. Bolla di indizione del Giubileo Ordinario dell’Anno 20235,
Citta del Vaticano, 9 maggio 2024, n° 17.



12

LAJIME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

ARSI i do
11 primo Concilio di Nicea (325). Tempera bizantina.
(Berlino, Staatsbibliothek)



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 13

SECONDO CAPITOLO

IL CONCILIO DI NICEA,
MEMORIA E TRADIZIONI DA CONOSCERE

La celebrazione del Concilio di Nicea ¢ stata un evento per il cristianesimo, che
ha segnato profondamente la sua storia nel corso dei secoli per la sua dinamica
ricezione e che continua a essere una fonte preziosa per la riflessione teologica e
la vita pastorale della Chiesa, mostrando la sua sempre viva fecondita, tanto da
sollecitare uomini e donne a confrontarsi con il patrimonio dogmatico e liturgico.
Proprio a Nicea questo patrimonio fu oggetto di un confronto fraterno, nella
liberta del dialogo per la Chiesa, tra una pluralita di posizioni che si richiamavano
all’insegnamento degli Apostoli, cosi come si era venuto declinando anche alla luce
della costruzione di un rapporto dialettico con un mondo, talvolta cosi avverso al
cristianesimo, nel quale 1 cristiani vivevano la propria fede in Cristo, morto e risorto
per la salvezza del mondo, sperimentando la gioia e il dolore della tensione alla
missione quotidiana.

Il Concilio di Nicea, sulla conoscenza del quale tanto si deve a Eusebio di
Cesarea, «/ ’esponente piu qualificato della cultura cristiana del suo tempo in contesti
molto vari, dalla teologia all’esegesi, dalla storia all’erudizione» secondo una
felice espressione di Papa Benedetto XVIL,'° ¢ stato un evento per 1’idea che ne ha
determinato la convocazione e lo svolgimento, per il contenuto dei documenti che
sono stati approvati, e per la tradizione viva che ne ¢ scaturita aprendo nuovi orizzonti
alla missione della Chiesa.

Il Concilio di Nicea, aperto il 20 maggio e concluso il 25 luglio del 325, si
svolse nel palazzo imperiale, dove convennero 1 Vescovi, in gran parte dall’Oriente
cristiano; nonostante 1I’Imperatore avesse convocato a Nicea tutti i Vescovi, non
molti furono coloro che giunsero dall’Occidente, tanto che, secondo una tradizione,
lo stesso Vescovo di Roma, Papa Silvestro, si limito a inviare due preti, Vittore e
Vincenzo, in sua rappresentanza, aprendo cosi una prassi che si sarebbe consolidata
nei successivi Concili ecumenici, quando vennero crescendo le tensioni tra Roma
e Costantinopoli riguardo al valore delle decisioni prese dai Concili. La voce
dell’Occidente venne assicurata anche dalla presenza di Osio di Cordoba, I’ascoltato
e influente consigliere dell’Imperatore Costantino, che doveva giocare un ruolo di
primo piano anche nella ricezione del Concilio di Nicea che, secondo una tradizione,

10 BENEDETTO XVI, Udienza generale, 13 giugno 2007.



14 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

era stato presieduto dallo stesso Osio. Anche se il numero dei partecipanti ¢ tuttora
oggetto di discussione tra gli storici, con delle ipotesi, che risalgono al XIX secolo,
fondate sulla lettura delle fonti a disposizione, che indicano tra 220 e 350 il numero
dei presenti, va osservato che si ¢ diffusa, fin dai primi secoli, la tradizione che
indicava in 318 1 padri che avevano preso parte al Concilio di Nicea, con un
evidente richiamo a un passo della Genesi (14,14) nel quale si legge che «quando
Abram seppe che suo fratello era stato preso prigioniero, organizzo i suoi uomini
esperti nelle armi, schiavi nati nella sua casa, in numero di trecentodiciotto, e
si diede all’inseguimento fino a Dany; con il ricorso a questo numero simbolico
si voleva riaffermare non solo la dimensione biblica del Concilio di Nicea, ma
anche il compito dei Vescovi, chiamati a essere difensori della fede con il sostegno
imperiale. Tra i presenti, al di la degli elenchi redatti, dove peraltro il suo nome non
compare, si pud annoverare anche San Nicola di Mira, al quale la tradizione, tanto
diffusa anche a livello iconografico, attribuisce un gesto, uno schiaffo a Ario, con il
quale si ¢ voluto raffigurare il clima di aspra dialettica che segno il dibattito a Nicea.

L’idea della convocazione di un Concilio ecumenico affondava le proprie radici
nella pagina degli Atti degli Apostoli (15,1-35), che narrava le vicende che avevano
portato al cosiddetto “Concilio di Gerusalemme” dove si erano confrontate le diverse
posizioni riguardo all’ingresso nelle nascenti comunita cristiane di coloro che non
provenivano direttamente dal mondo ebraico; la questione della loro accoglienza,
senza che questa passasse necessariamente dalla circoncisione e dall’osservanza
della legge mosaica, aveva investito le comunita ponendo interrogativi sulla natura
stessa della missione dell’annuncio del messaggio di Gesu Cristo anche in rapporto
con il patrimonio religioso del popolo ebraico. La soluzione assunta dalla comunita
cristiana, cosi come raccontata negli Atti degli Apostoli, non aveva portato alla
conclusione del dibattito, ma indicato una strada che i cristiani erano chiamati a
percorrere per annunciare e per vivere la Parola di Dio in uno spirito di comunione
che fosse in grado di valorizzare le diverse forme con le quali porsi alla sequela del
Figlio dell’uomo.

Questa pagina neotestamentaria aveva dato origine a una tradizione di incontri
locali e regionali con le quali ci si proponeva di definire regole per favorire la
comunione, mettendo fine a discussioni e divisioni, che nascevano da letture limitanti
e parziali della figura di Gesu Cristo; la tradizione di questi incontri venne riletta in
una prospettiva universale completamente nuova da parte dell’ Imperatore Costantino,
sollecitato a trovare una soluzione a quel dibattitto, talvolta lacerante, su elementi
non secondari, che attraversava la Chiesa. Si & molto scritto, anche di recente, sulle
motivazioni che avevano portato Costantino a convocare un Concilio universale



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 15

con il quale I’Imperatore si proponeva di affermare 1’'unita della Chiesa nell’unita
dell’Impero dopo anni di guerre. Al tempo stesso le esigenze politiche dell’Imperatore
romano dovevano confrontarsi con la vocazione alla costruzione della comunione
nella diversita delle tradizioni locali che aveva caratterizzato la vita delle comunita
cristiane fin dalla loro origine, cosi come testimonia il Nuovo Testamento, dove la
tensione all’unita viene indicato come elemento centrale nella vita quotidiana dei
credenti per rendere immediatamente visibile I’amore di Dio per il mondo, dei quali i
cristiani dovevano farsi portatori.

Anche se erano stati celebrati Sinodi locali e regionali, il Concilio di Nicea
costituiva una grande novita proprio per il fatto che si trattava di un’assemblea
universale di cristiani, che esprimevano la pluralita di comunita, dentro e fuori
dell’Impero Romano, dove si stava definendo il peculiare ruolo del Vescovo di
Roma, anche nel confronto con le altre Chiese di fondazione apostolica (Antiochia,
Alessandria, Gerusalemme), alle quali si sarebbe affiancata quella della Nuova
Roma, voluta proprio da Costantino nel quadro di un radicale ripensamento
dell’Impero Romano e di conseguenza della Chiesa; 1’Editto di Milano (313)
aveva liberato la Chiesa dalla persecuzione, ponendo, di fatto, le premesse al
riconoscimento del cristianesimo come [’unica religione dell’Impero, come venne
stabilito dall’Imperatore Teodosio con I’Editto di Tessalonica (380), dopo che in
questo senso si erano gia mossi il Regno di Armenia (301) e il Regno di Georgia
(337).



16 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

San Nicola e Ario



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 17

TERZO CAPITOLO

IL CONCILIO DI NICEA,
TEMPO DI DEFINIZIONI PER LA MISSIONE

Proprio alla luce del dibattito, non prettamente teologico, sulla figura di
Cristo e sulle conseguenze che esso aveva nella vita della Chiesa e, soprattutto
per Costantino, nella struttura dell’Impero, forte era il desiderio di giungere a una
soluzione che consentisse di superare le divisioni che erano nate nella ricerca di
una definizione della natura di Cristo in grado di cogliere le ricchezze spirituali
presenti nelle Sacre Scritture e nella predicazione dei primi secoli: si trattava di
un dibattito nel quale erano confluite delle posizioni che parevano inconciliabili,
pur richiamandosi al comune patrimonio biblico. Il dibattito era alimentato da una
riflessione teologica cosi come si era venuta definendo in un orizzonte ben piu vasto
di quello dell’Impero Romano, in un confronto serrato con la cultura del tempo, nel
quale pesava anche la provvisorieta, determinata dalle ricorrenti persecuzioni che
avevano investito le prime comunita, pur con forme molto diverse da luogo a luogo.
Fin dalla nascita delle prime comunita, cristiani e cristiane si erano confrontati,
cosi come le fonti attestano, pur nella loro limitatezza, proponendo una pluralita di
soluzioni nelle quali si manifestava I’aspirazione a cogliere la profonda novita di
Cristo, Salvatore delle genti, nella ricerca di un dialogo con il mondo religioso e
culturale del tempo per sostenere la missione universale della Chiesa, una volta che
questa si era sempre piu rivolta al di fuori della rete delle comunita ebraiche.

A Nicea si confrontarono cosi le posizioni sulla natura di Cristo in relazione a
Dio Padre, delle quali Ario e Atanasio erano diventati i piu ascoltati predicatori: il
primo sosteneva che Cristo era stato creato da Dio, determinando di fatto una sorta di
subordinazione del Figlio nei confronti del Padre, mentre Atanasio contestava questa
posizione affermando che Cristo era coeterno a Dio e quindi esisteva una profonda
comunione tra Padre e Figlio; queste posizioni, nate originariamente nella Chiesa di
Alessandria di Egitto, che rivendicava la sua fondazione all’evangelizzazione compiuta
da San Marco, secondo una tradizione ripresa dallo stesso Eusebio di Cesarea, si erano
poi diffuse, creando una situazione di conflittualita nelle comunita locali, dove si
contrapponevano, talvolta anche in modo violento, i sostenitori delle diverse letture della
figura di Cristo, che portava con s¢ delle conseguenze nella formulazione del mistero
trinitario. Proprio su questa diversita di posizioni si erano moltiplicati gli scontri, anche
all’interno della stessa comunita locale, generando divisioni che venivano a minare



18 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

I’efficacia della testimonianza cristiana, mentre non si riusciva a vedere una strada con la
quale superare le ragioni che avevano portato all’elaborazione di definizioni teologiche
che erano destinate a rimanere vive nella Chiesa per secoli.

A Nicea si giunse, dopo un aspro confronto, a una soluzione teologica sulla figura
di Cristo, «generato e non creato» con la quale si rigettava la concezione di Ario,
assumendo la posizione di Atanasio, che ottenne cosi quanto chiedeva da anni, cio¢
la condanna di Ario e di tutti coloro che avevano sostenuto la sua idea; con questa
decisione si apri una nuova fase della riflessione sulla natura di Cristo, che doveva
condurre a una formulazione della fede in grado di rendere evidente quanto era stato
stabilito per confermare la centralita di Cristo nella vita di ogni credente. Le decisioni
del Concilio di Nicea vennero consegnate all’Imperatore in modo che esse fossero
imposte a tutti 1 cristiani proprio grazie all’azione imperiale, confidando che questa
fosse sufficiente per ricomporre le divisioni; ben presto, anche per la posizione assunta
dall’Imperatore, piu preoccupato di giungere a un’unita formale per motivi politici
che ricercare una comunione spirituale tra i cristiani, tanto da proporre delle soluzioni
che sembravano negare quanto approvato dal Concilio di Nicea, apparve chiaro
che la ricomposizione delle fratture, su un punto tanto significativo per la missione
della Chiesa, non poteva essere operata facendo ricorso a un intervento esterno alle
comunita locali: era necessario promuovere nuove occasioni di incontri per chiarire
e per riaffermare la dottrina per 1’unita, affidandosi al Signore per giungere alla
formulazione di una professione di fede, il Simbolo Niceno-Costantinopolitano, che
«invita insistentemente i cuori dei credenti a meditare sull attualita di questo mistero
meraviglioso. la rivelazione del Dio vivente, della Trinita Santa ed indivisibile, nella
storia dell 'uomo»."

" Grovannt Paoro 11, Lettera a Dimitrios I Arcivescovo di Costantinopoli per il 1600° anniversario

del I Concilio di Costantinopoli, Citta del Vaticano, 7 giugno 1981.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 19

Concilio di Nicea



20 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

QuARrTO CAPITOLO

IL CONCILIO DI NICEA,
PRIMI PASSI PER LA SUA RICEZIONE

Nella prima ricezione del Concilio di Nicea si dovevano fare ulteriori passi in questa
direzione tanto da giungere alla redazione del Simbolo Niceno-Costantinopolitano
nel Primo Concilio di Costantinopoli (381), celebrato in una situazione politica
completamente diversa, dopo la decisione dell’Imperatore Teodosio di fare del
cristianesimo 1’unica religione ammessa nell’Impero. Il Concilio di Nicea e il
Primo Concilio di Costantinopoli «hanno contribuito alla precisazione dei concetti
comunemente utilizzati per presentare la dottrina sulla Santissima Trinita: un unico
Dio, che e, nell’unita della sua divinita, Padre, Figlio e Spirito Santo. La formulazione
della dottrina sullo Spirito Santo proviene in particolare dal menzionato Concilio di
Costantinopoli».'?

I'successivi Concili, convocati sempre dall’ Imperatore, mentre si veniva sviluppando
il dibattito sulla definizione del rapporto tra quanto deciso in Concilio e 1’autorita del
Vescovo di Roma, anche in relazione al ruolo assunto dal Patriarca di Costantinopoli,
avrebbero arricchito questa riflessione su Cristo, provocando anche le prime divisioni
tra cristiani. Per secoli, anche per le riletture date di Nicea nel corso del XVI secolo,
cosi affollato di progetti di riforme evangeliche della Chiesa, le divisioni sulla natura di
Cristo avrebbero impedito la condivisione di prospettive diverse che hanno trovato una
sintonia armoniosa, una volta che i cristiani hanno condiviso lo spirito di riconciliazione
che ¢ divenuto centrale nel cammino ecumenico del XX secolo.

ANicea, insieme al dibattito sulla natura di Cristo, i padri conciliari si interrogarono
su una serie di questioni che apparivano centrali per testimoniare 1’universalita del
messaggio cristiano, in un mondo in completa trasformazione, anche per la spinta
missionaria che doveva cambiare radicalmente la dimensione religiosa non solo del
Mediterraneo, dove gia numerose erano le comunita cristiane nel [V secolo, soprattutto
nella parte orientale, ma anche al di fuori dell’Impero Romano, dove si vennero
moltiplicando le «conversioni» al cristianesimo, in particolare nelle popolazioni che
sarebbero divenute le protagoniste del crollo dell’ Impero Romano. Proprio tra queste
popolazioni si doveva affermare una forma di cristianesimo, che tanto dipendeva
dalla formulazione data da Ario, che sopravvisse anche per le ambiguita della politica
imperiale nell’imporre quanto deciso a Nicea.

12 Grovannt Paoro 11, Udienza, 13 novembre 1985.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 21

Non si tratta di ripercorrere il dibattito cristologico, cosi come si € sviluppato nei primi
secoli del cristianesimo, solo per conoscere una pagina tanto significativa della tradizione
della Chiesa, ma per cogliere quanto sia presente la tentazione di trasformare Cristo in
qualcosa di profondamente altro, minando cosi la missione della Chiesa; infatti, come ha
osservato il cardinale Kurt Koch, prefetto del Dicastero per la promozione dell’unita dei
cristiani, rivolgendosi ai sacerdoti, religiosi e laici responsabili dell’arcidiocesi di Belgrado,
«diverse persone, persino tra i cristiani, sono sensibili a tutti gli aspetti dell umanita di
Gesu di Nazaret, ma hanno difficolta nell accogliere in pieno la fede cristologica della
Chiesa, in quanto vedono come problematico il credo secondo cui questo Gesti € [ unigenito
Figlio di Dio, presente in mezzo a noi come il Risorto. Anche nella Chiesa spesso non si
riesce piu a scorgere 0ggi il volto del Figlio di Dio nell uomo Gesu, nel quale si riconosce
soltanto un essere umano, seppur eccezionale e particolarmente buonoy»."”

Vista dall’alto dell attuale sito dove sorgeva la Basilica costruita sul Palazzo Imperiale

dove si tenne il Concilio di Nicea, Iznik (Turchia)

13 Card. Kurt KocH, 1] significato del primo Concilio Ecumenico a Nicea nell anno 325 per noi oggi, Belgrado,
27 ottobre 2022.



22 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

QuinTO CAPITOLO

IL CONCILIO DI NICEA
E LA CELEBRAZIONE DELLA PASQUA

Nel lungo elenco delle questioni, affrontate e definite a Nicea, un posto del tutto
particolare va riservato al dibattito sulla determinazione dei criteri per stabilire la
data di Pasqua, che rappresenta, proprio in occasione del 1700° anniversario della
celebrazione del Concilio di Nicea, un tema sul quale misurare la novita ecumenica,
emersa fin dagli ultimi decenni del XIX secolo, riletta dalla celebrazione del
Concilio Vaticano II, dove la Chiesa Cattolica ha operato un profondo ripensamento
dei contenuti e delle forme di partecipazione al cammino ecumenico; questo
ripensamento si € posto a servizio della fedelta alla bimillenaria tradizione cristiana
perché «il ventunesimo Concilio Ecumenico [Concilio Vaticano II]— che si avvale
dell’efficace e importante aiuto di persone che eccellono nella scienza delle discipline
sacre, dell’esercizio dell’apostolato e della rettitudine nel comportamento — vuole
trasmettere integra, non sminuita, non distorta, la dottrina cattolica, che, seppure
tra difficolta e controversie, e divenuta patrimonio comune degli uomini» come San
Giovanni XXIII disse all’apertura dei lavori conciliari.'

Sul tema dell’unita piena e visibile della Chiesa si sono interrogati, per secoli,
1 cristiani, avanzando soluzioni diverse, che sono venute accentuando divisioni e
diffidenze, anche se non sono mancate le occasioni nelle quali i cristiani hanno
toccato con mano la possibilita di vivere [’unita nella diversita, come nel caso del
Concilio di Ferrara-Firenze (1438-1439), dove «i cristiani sono riusciti a incontrarsi
per riflettere insieme sulla Chiesa e sulla sua missione, in una prospettiva di unita
nella quale far confluire le diverse tradizioni, senza perdere di vista le proprie
identita teologiche, spirituali, liturgiche, di esperienza di fede»."”

La celebrazione del Concilio di Ferrara-Firenze ha consentito alle comunita di
lingua albanese che hanno trovato rifugio in Calabria per sfuggire alla persecuzione
dell’Impero Ottomano, di poter vivere la propria fede secondo la tradizione orientale
nella quale erano cresciute, tanto da riuscire a mantenere viva la luce dell’Oriente
in Occidente, «conservando, come del resto era giusto, i costumi e le tradizioni del

popolo greco, in modo particolare i riti della loro Chiesa, insieme a tutte le leggi e
14

Giovannt XXIII, Gaudet Mater Ecclesia, discorso per la Sessione inaugurale del Concilio
Vaticano I1, Citta del Vaticano, 11 ottobre 1962.

Card. GIUSEPPE BETORI1, Messaggio ai partecipanti al convegno Un Concilio di oggi. Memoria,
recezione e presente del Concilio di Firenze (1439-2019) (Firenze, 21-23 ottobre 2019).



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 23

consuetudini che essi avevano ricevute dai loro padri ed avevano con somma cura
ed amore conservate per lungo corso di secoli».'®

Le divisioni tra cristiani non hanno fatto venire meno il riconoscimento della
centralita della Pasqua nell’esperienza comunitaria cosi come era stata formulata al
Concilio di Nicea, anche se si ¢ venuta consolidando la prassi di vivere la Pasqua in
giorni diversi da parte di cristiani che vivevano nello stesso luogo, con una contro-
testimonianza che ha indebolito la missione evangelizzatrice della Chiesa Una. Conil
sorgere del movimento ecumenico contemporaneo, a partire dagli ultimi decenni del
XIX secolo, in luoghi diversi, che ha assunto nel corso del XX secolo una dimensione
globale, anche il tema della celebrazione della Pasqua nello stesso giorno, proprio
alla luce di quanto stabilito da Nicea, ha assunto una valenza completamente nuova;
1 cristiani si sono interrogati come giungere alla definizione di un criterio univoco
con il quale stabilire una data comune, che tenesse conto delle diverse tradizioni.
Non si tratta semplicemente del superamento dei diversi “calendari”, seguiti dai
cristiani, ma di un elemento fondamentale nel ripensamento di una testimonianza
cristiana, radicata sulla costruzione dell’unita nella valorizzazione della diversita
delle tradizioni, in una prospettiva di riconciliazione che sappia arricchire la
missione della Chiesa dei tanti doni che il Signore ha fatto, nel corso dei secoli,
alle comunita locali alla ricerca di forme, sempre rinnovate, per I’annuncio della
Buona Novella, nella preghiera quotidiana per I’unita. L’opportunita provvidenziale
della celebrazione della Pasqua, nello stesso giorno, il 20 aprile, nel 2025, per una
coincidenza nella data, che ricorre ciclicamente, chiede gesti profetici, auspicati da
Papa Francesco e dal Patriarca Ecumenico Bartolomeo, fin dalla primavera 2014,
all’indomani del pellegrinaggio ecumenico in Terra Santa, in occasione del 50°
anniversario dell’incontro tra Paolo VI e il Patriarca Ecumenico Athenagoras, «un
ulteriore ritrovo dei Vescovi delle Chiese di Roma e di Costantinopoli, fondate
rispettivamente dai due fratelli Apostoli Pietro e Andrea, e per noi fonte di intensa
gioia spirituale e ci offre [ 'opportunita di riflettere sulla profondita e sull ‘autenticita
dei legami esistenti tra noi, frutto di un cammino pieno di grazia lungo il quale il
Signore ci ha guidato, a partire da quel giorno benedetto di cinquant’anni fa»."

In questi anni, numerose sono state le dichiarazioni che auspicavano di avviare
un percorso con il quale iniziare a superare le distanze nella definizione della data
della Pasqua, cosi da rafforzare il cammino verso la piena e visibile comunione, alla
quale tutti 1 cristiani sono chiamati a partecipare in modo concreto. Si trattava di
una questione sulla quale il movimento ecumenico si era a lungo interrogato, come

6 BENEDETTO XV, Costituzione Apostolica Catholici fideles, Citta del Vaticano, 13 febbraio 1919.
7" Dichiarazione congiunta del Santo Padre Francesco e del Patriarca Ecumenico Bartolomeo I,
Gerusalemme, 25 maggio 2014.



24 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

testimonia il documento per una data comune della Pasqua, pubblicato a Aleppo,
nel 1997, dal Consiglio Ecumenico delle Chiese in collaborazione con il Consiglio
delle Chiese Cristiane del Medio Oriente.'® La questione della celebrazione nello
stesso giorno della Pasqua da parte di tutti i cristiani, proprio in vista del 1700°
anniversario del Concilio di Nicea, ha assunto una dimensione completamente
nuova proprio perché ¢ stato letto come un gesto concreto per testimoniare la
volonta di sostenere, con sempre piu forza, il cammino ecumenico, che vive una
stagione di grande vitalita e pesanti tensioni.

Di recente, il Patriarca Ecumenico Bartolomeo ¢ tornato a sottolineare 1’importanza
di celebrare insieme la Pasqua proprio a partire dal 2025: «Preghiamo il Signore affinché
la celebrazione comune della Pasqua che avremo [’anno prossimo non sia una felice
coincidenza, un evento fortuito, ma l’inizio della fissazione di una data comune per il
cristianesimo occidentale, in vista del 1700° anniversario, nel 2025, della convocazione
del primo Concilio ecumenico a Nicea, che tra [’altro affronto anche la questione della
regolamentazione del tempo della celebrazione della Pasqua. Siamo ottimisti perché
c¢’e buona volonta e disponibilita da entrambe le parti, poiché la celebrazione separata
dell’evento unico dell 'unica Risurrezione dell 'unico Signore é uno scandalo».”

11 Giubileo offre quindi una «provvidenziale circostanza» che deve aiutare, secondo
le recenti parole di papa Francesco, a riflettere sulle diverse posizioni che «impediscono
di celebrare nello stesso giorno [’evento fondante della fede» in modo da essere «un
appello per tutti i cristiani d’Oriente e d’Occidente a compiere un passo deciso verso
["unita intorno a una data comune per la Pasqua. Molti, e bene ricordarlo, non hanno
piu cognizione delle diatribe del passato e non comprendono come possano sussistere
divisioni a tale proposito» >

'8 Verso una data comune per la Pasqua, Dichiarazione di Aleppo (1997), in Enchiridion Oecume-
nicum, Volume VIII, Documenti del dialogo teologico interconfessionale. Dialoghi locali 1995-
2001, a cura di James Pugliesi, Bologna, EDB, 2007, pp. 1051-1063.

9 Patriarca BARTOLOMEO, Dichiarazione, Istanbul, 31 marzo 2024.

20 Papa FRANCESCO, Spes non confundit. Bolla di indizione del Giubileo Ordinario dell’Anno 20235,
Citta del Vaticano, 9 maggio 2024, n° 17.



25

LAJME/NOTIZIE

Luglio-Dicembre 2024

RALA ARA NP&TH

11

HENT

Concilio di Nicea



26 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

SESTO CAPITOLO

IL CONCILIO DI NICEA
E IL CAMMINO ECUMENICO

In questa prospettiva, che delinea uno stretto legame tra 1’anniversario del
Concilio di Nicea e I’ulteriore approfondimento del cammino ecumenico per essere
sempre piu credibili testimoni della Trinita nel mondo, Papa Francesco si € espresso
piu volte in modo che «tutti gli sforzi verso la piena unita sono chiamati a seguire
lo stesso percorso di Paolo, a mettere da parte la centralita delle nostre idee per
cercare la voce del Signore e lasciare iniziativa e spazio a Lui».?' Papa Francesco
si € posto in continuita non solo con 1 suoi predecessori, che hanno ricordato, in
varie occasioni, quanto importante fosse questo passaggio per il presente e per il
futuro della Chiesa, proprio alla luce dei passi compiuti dai cristiani nella direzione
della costruzione piena e visibile dell’unita, ma anche in profonda sintonia con il
Patriarca Ecumenico Bartolomeo; il patriarca ¢ intervenuto, anche di recente, per
riaffermare quanto significativo per la vita della Chiesa deve essere compiere dei
gesti ecumenici, cosi da mostrare, ancora una volta il rilievo della riflessione sugli
errori del passato per superare le divisioni nella lettura condivisa degli eventi della
storia del cristianesimo. La sintonia tra Papa Francesco e il Patriarca Ecumenico
Bartolomeo si ¢ cosi manifestata su questo tema, come e piu che su altri, che pure
hanno caratterizzato il pontificato di Papa Bergoglio, come il comune impegno per la
cura del creato, che ha vissuto un passaggio tanto significativo con la pubblicazione
dell’enciclica Laudato si’ (24 maggio 2015) che tanto doveva al «contributo del
caro Patriarca Ecumenico Bartolomeo, con il quale condividiamo la speranza
della piena comunione ecclesiale».

La sintonia sull’importanza di celebrare la Pasqua nello stesso giorno, sempre, a
partire dal 2025, si colloca cosi nel quadro del comune impegno di Papa Francesco e
del Patriarca Bartolomeo fin dall’elezione del Papa, tanto da delineare un cammino
condiviso «da lasciare come eredita a noi stessi e ai nostri successori», secondo
una felice espressione del Patriarca, all’indomani del pellegrinaggio in Terra Santa
del maggio 2014, indicando nell’allora lontano 2025 una tappa fondamentale per il
cammino ecumenico.

Sul rilievo per il cammino ecumenico di un approfondimento del Concilio di

2 Papa FRANCEScO, Omelia per la celebrazione dei secondi vespri LVII Settimana di preghiera per

["unita dei cristiani, Roma, 25 gennaio 2024.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 27

Nicea, proprio in vista del 1700° anniversario della sua celebrazione, in particolare
sulla sua formulazione cristologica, tanto feconda per la missione della Chiesa
nel corso dei secoli e cosi centrale nel cammino ecumenico contemporaneo, si
¢ espresso il cardinale Kurt Koch, sostenendo che «per ripristinare ['unita della
Chiesa, ¢ necessario essere concordi sui contenuti essenziali della fede, non solo
con le altre Chiese e Comunita ecclesiali di oggi, ma anche con la Chiesa del
passato e, soprattutto, con le sue origini apostoliche. Il credo cristologico di Nicea
ha quindi a che fare, in modo particolare, con la pretesa di validita universale nella
Chiesa. Esso e stato recepito in maniera vincolante gia dalla Chiesa primitiva come
valido per tutti i cristiani, e rappresenta dunque il piu forte legame ecumenico della
fede cristiana».**

Nell’orizzonte della costruzione della comunione piena e visibile, con il contributo
di cristiani e cristiane, nella riscoperta della vocazione quotidiana all’unita, si
colloca I’esperienza della nostra comunita cosi come € emerso, con tanta chiarezza,
nell’anno della celebrazione del Centenario dell’Istituzione della Eparchia di
Lungro, un tempo di grazia nel fare memoria del passato per vivere il presente nella
luce di una tradizione sempre viva: questo tempo, illuminato da eventi, ha aiutato
a scoprire quanto misteriosamente provvidenziale ¢ la presenza delle comunita
albanofone della Calabria; la lettura di come lungo la storia plurisecolare di uomini
e donne ha saputo conservare il patrimonio liturgico e spirituale dell’Oriente
cristiano in un mondo latino, ha costituito una fonte privilegiata per il cammino
dell’unita dei cristiani, che deve tanto alla ricezione del Concilio Vaticano II nella
nostra comunita, cosi come I’hanno sostenuta mons. Giovanni Stamati € mons.
Ercole Lupinacci, declinando, in una Chiesa locale, le parole e i gesti dei pontefici
per cogliere la lettera e lo spirito del Concilio Vaticano II, che tante speranze aveva
suscitato, anche a Lungro, gia durante la sua celebrazione: «la grande opera del
Concilio Vaticano II porti abbondanti frutti spirituali in tutte le anime cristiane,
onde sia abbreviato, per ['intercessione di Maria Theotochos, il cammino dell unita
di tutti nella carita e verita».

La ricezione del Vaticano II, con le gioie e i tremori, che [’hanno caratterizzata,
ha alimentato una stagione di aggiornamento della modalita di trasmissione della
fede, radicata sulla riscoperta e sulla conoscenza del patrimonio teologico e liturgico
che ha caratterizzato, da sempre, la vita delle nostre comunita nella fedelta a quanto
era stato trasmesso dai Padri. In questo percorso di riscoperta e di conoscenza, nel

2 Card. Kurt KocH, “Quanta est nobis via?”. Sulla situazione ecumenica un quarto di secolo
dopo “Ut unum sint”, Valencia, 24 novembre 2021.

B Messaggio di mons. Giovanni Mele e metropolita Emilianos Timiadis a Paolo VI, Lungro, 12
dicembre 1965.



28 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

quale, anche grazie alla ricostruzione storico-teologica delle vicende dell’Eparchia
nel XX secolo, sempre piu emerge la vivace vitalita delle comunita locali,
fondamentale ¢ stata la celebrazione prima del Sinodo Eparchiale (1995-1996) e
poi del II Sinodo Intererparchiale (2004-2005), che costituiscono delle fonti vive
che I’Eparchia ¢ chiamata a rileggere e a condividere proprio nell’approssimarsi
del 1700° anniversario del Concilio di Nicea che, per la Chiesa Cattolica in Italia,
coincidera con la celebrazione del primo Sinodo nazionale.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE

29

" b
5 \ / <
, - N = Fha-
S = / o
o S
/. /
TR f\.:‘
v » o -
i 2 o
sS40 3 >
%/ 4 ~
«

26iG ENa [ naTéra nalokpdepa, NOIHTN Spal
NTE NAVTooN K AOPABN KEICENARNIHOSNXN SN

3 '*"’“UFQN:‘E“} KT ITFOCRNHOCA M dloN Zn diG

1l Sinodo dei Santi Padri




30 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

SETTIMO CAPITOLO

IL SINODO DELLA CHIESA IN ITALIA,
ESPERIENZA RINNOVATA DI CAMMINO

Il Sinodo della Chiesa in Italia ¢ stato voluto per vivere, in forma comunitaria,
un tempo privilegiato della ricezione del Concilio Vaticano II in un momento nel
quale, soprattutto grazie alle intuizioni di Paolo VI, all’opera di Giovanni Paolo II,
alla riflessione di Benedetto XVI e al desiderio appassionato di Papa Francesco, la
Chiesa Cattolica ¢ chiamata a rinnovare la propria vocazione di essere pellegrina
nel mondo, per rafforzare la missione di costruire e di vivere la comunione, al suo
interno, a ogni livello, cosi da contribuire in modo significativo al superamento delle
divisioni dei cristiani per rendere sempre piu efficace I’annuncio e la testimonianza
dell’amore di Dio per il creato. Da questo punto di vista I’istituto del Sinodo
straordinario dei Vescovi, voluto da Paolo VI, ha rappresentato un luogo privilegiato
per promuovere la comunione a partire dalla condivisione della riflessione su un
aspetto della vita della Chiesa con il quale rafforzare 1’azione pastorale. Con la sua
istituzione, il 15 settembre 1965 con la lettera apostolica in forma di Motu proprio
Apostolica sollicitudo, letta in aula conciliare, proprio per riaffermare ancora una
volta lo stretto legame tra il Sinodo e il rinnovamento promosso con il Vaticano 11,
Papa Montini volle introdurre una forma di collaborazione che «deve tornare di
grandissimo giovamento alla Santa Sede e a tutta la Chiesa, e in particolare modo
potra essere utile al quotidiano lavoro della Curia Romana, a cui dobbiamo tanta
riconoscenza per il suo validissimo aiuto, e di cui, come i Vescovi nelle loro diocesi,
cosi anche Noi abbiamo permanentemente bisogno per le Nostre sollecitudini
apostoliche».*

Proprio per I’'importanza assunta dal Sinodo straordinario dei Vescovi, pur con
alcuni limiti strutturali, tra 1 quali 1 tempi e 1 modi di ricezione di quanto discusso
dai padri sinodali, Papa Francesco, piu volte, nel suo pontificato, ha richiamato
I’importanza di vivere il Sinodo, come un’esperienza di fede in grado di cogliere i
segni dei tempi tanto da far diventare il Sinodo sempre piu esperienza di comunione
per la Chiesa universale, nell’ascolto dello Spirito Santo che «e il protagonista
della vita ecclesiale: il piano di salvezza degli uomini si compie per la grazia dello
Spirito. E Lui a fare il protagonismo. Se noi non capiamo questo, saremo come
quelli di cui si parla negli Atti degli Apostoli: “Avete ricevuto lo Spirito Santo?”

2 Paoro VI, Discorso per 'apertura della 1V Sessione del Concilio Vaticano I, 15 settembre
1965.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 31

— “Che cos’e lo Spirito Santo? Neppure ne abbiamo sentito parlare” (cfr 19,1-2).
Dobbiamo capire che é Lui il protagonista della vita della Chiesa, Colui che la
porta avanti».®

Nel corso degli anni Papa Francesco ha introdotto una serie di elementi con i quali
rendere evidente la necessita di una riscoperta delle tradizioni del cristianesimo delle
origini. In questa direzione si colloca I’idea di celebrare un Sinodo Universale, in pieno
svolgimento, che, al di la dei documenti, discussi, proposti e approvati, indica una
prospettiva di cammino comunitario per rafforzare 1’idea di una Chiesa pellegrina nel
mondo che sappia essere testimone di dialogo. Al tempo stesso ¢ apparso evidente, fin
dall’indizione del Sinodo, I'importanza di vivere il Sinodo in una dimensione ecumenica,
dal momento che «lo stesso processo sinodale e un opportunita per favorire ulteriormente
le relazioni ecumeniche a tutti i livelli della Chiesa, poiché la partecipazione dei delegati
ecumenici e diventata prassi consueta, non solo nel Sinodo dei Vescovi, ma anche nei
sinodi diocesani», come hanno scritto i cardinali Mario Grech ¢ Kurt Koch in una lettera
indirizzata ai Vescovi responsabili dell’ecumenismo nelle Conferenze episcopali e nei
Sinodi.* In questa prospettiva appare quanto mai significativo il prestare una particolare
attenzione alla tradizione dell’Oriente, dove si € saputo mantenere in vita la tradizione dei
Padri per un Sinodo da celebrare con regolarita in uno spirito di collegialita che va ben
oltre le decisioni da prendere, anche di fronte a questioni presenti e pressanti.

A partire dalla tradizione dell’Oriente, la Chiesa ¢ chiamata a camminare nella
condivisione in modo che il dialogare per il Sinodo e nel Sinodo possa diventare
uno stile con il quale i cristiani sono chiamati a vivere la propria fede nella fecondita
della testimonianza e dell’annuncio dell’amore misericordioso di Dio Padre, Figlio
e Spirito Santo.

In questo orizzonte di profondo rinnovamento nella condivisione della tradizione,
secondo un modello che richiama la celebrazione del Concilio di Nicea e la sua
ricezione, la Chiesa in Italia ¢ chiamata a vivere il Sinodo nazionale nel 2025: si
deve offrire un contributo, a partire dalle ricchezze e dalle peculiarita della propria
esperienza di fede, incarnata in tante realta, con un patrimonio teologico, liturgico,
culturale che da sempre caratterizza la storia bimillenaria della Chiesa in Italia, che
tanto ha dato e tanto ha ricevuto, nel corso dei secoli, nell’incontro e nel dialogo 1a
dove i suoi membri sono stati chiamati a vivere la propria fede.

% Papa FRANCEScO, Discorso per 'apertura della XVI Assemblea generale ordinaria del Sinodo

dei Vescovi “per una chiesa sinodale: comunione, partecipazione e missione”, Citta del Vatica-
no, 4 ottobre 2023.

Card. Mar10 GRECH e Card. Kurt KocH, Lettera ai Vescovi responsabili dell’ ecumenismo nelle
Conferenze episcopali e nei Sinodi, Citta del Vaticano, 28 ottobre 2021.

26



32 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Per I’Eparchia di Lungro, soprattutto alla luce della riscoperta della sua
vocazione alla costruzione di una comunione, radicata sulla fraterna condivisione
del patrimonio delle tradizioni orientali, che sono state regola e fonte per la sua vita
nei secoli, la partecipazione al Sinodo della Chiesa in Italia chiede di proseguire
il cammino di riscoperta della propria tradizione, con una rinnovata centralita
della Divina Liturgia, con la quale testimoniare la dimensione fondamentale della
comunione, che ha aiutato alla sua sopravvivenza in un contesto latino per secoli.
Al tempo stesso, proprio per la nuova composizione del cristianesimo in Italia,
caratterizzato dalla presenza di una pluralita di tradizioni cristiane, con un crescente
numero di comunita locali, non ancora in piena comunione con Roma, in gran
parte frutto dei flussi migratori che hanno arricchito 1’Italia negli ultimi decenni,
I’Eparchia di Lungro deve proseguire il suo cammino di scoperta, giorno dopo
giorno, nell’ascolto della Parola di Dio, ponendosi ai piedi della Croce di Cristo,
del suo essere lievito di comunione, aprendo gli scrigni dell’Oriente cristiano
all’Occidente, cosi da favorire ulteriormente lo sviluppo del dialogo ecumenico in
Italia, alimentando quella «interiore conversione» con la quale «implorare dallo
Spirito divino la grazia di una sincera abnegazione, dell ’umilta e della dolcezza nel
servizio e della fraterna generosita di animo verso gli altrin.*’

Si tratta di camminare insieme, approfondendo e rinnovando i1 passi compiuti,
soprattutto in questi ultimi anni, quando ¢ diventata piu chiara e coinvolgente la
peculiare vocazione all’unita dell’Eparchia di Lungro, sostenuta dalla rilettura della
testimonianza evangelica offerta dalle comunita albanofone per secoli in Calabria
nella fedelta al patrimonio liturgico e teologico della tradizione bizantina; questo
cammino aiuta a promuovere la condivisione nella gioia della riconciliazione, nella
consapevolezza che I’Eparchia di Lungro deve essa stessa affrontare la sfida delle
sfide, cio¢ la crescente secolarizzazione, che, anche per ragioni economiche, legate
al nostro territorio, con un progressivo spopolamento, soprattutto tra i pitt giovani,
rischia di erodere il patrimonio delle tradizioni, ricevute dagli uomini e dalle donne,
giunti in Calabria, a partire dalla meta del XV secolo, per essere testimoni fedeli
dell’Oriente in Occidente. Si tratta cosi di declinare questo patrimonio di fede per
vivere I’unione con la Chiesa celeste che «si attua in maniera nobilissima, poiché
specialmente nella sacra liturgia, nella quale la virtu dello Spirito Santo agisce su
di noi mediante i segni sacramentali, in fraterna esultanza cantiamo le lodi della
divina Maesta tutti, di ogni tribu e lingua, di ogni popolo e nazione, riscattati col
sangue di Cristo (cfr. Ap 5,9) e radunati in un unica Chiesa, con un unico canto di
lode glorifichiamo Dio uno in tre Persone. Percio quando celebriamo il sacrificio
eucaristico, ci uniamo in sommo grado al culto della Chiesa celeste, comunicando

27 ConciLIo VATICANO I, Unitatis redintegratio, decreto sui principi cattolici dell 'ecumenismo, n° 7.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 33

con essa e venerando la memoria soprattutto della gloriosa sempre vergine Maria,
del beato Giuseppe, dei beati apostoli e martiri e di tutti i santi».*®

I1 Sinodo Nazionale, che dovra porsi in profonda sintonia con quanto deliberato
alla conclusione del Sinodo Universale, prevista per ’autunno 2024, si svolgera
nell’anno nel quale la Chiesa ¢ chiamata a vivere il tempo del Giubileo ordinario.

1l primo Concilio di Nicea (325).
Biblioteca Apostolica Vaticana

2 CoNcILIO VATICANO 11, Lumen gentium, costituzione sulla Chiesa, n° 50.



34 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Ot1T1AVO CAPITOLO
IL GIUBILEO, PELLEGRINI DI SPERANZA

I1 9 maggio 2024 Papa Francesco ha pubblicato la Bolla di indizione per il
Giubileo Spes non confundit: «Nel segno della speranza l’apostolo Paolo infonde
coraggio alla comunita cristiana di Roma. La speranza e anche il messaggio
centrale del prossimo Giubileo, che secondo antica tradizione il Papa indice ogni
venticinque anni. Penso a tutti i pellegrini di speranza che giungeranno a Roma
per vivere [’Anno Santo e a quanti, non potendo raggiungere la citta degli apostoli
Pietro e Paolo, lo celebreranno nelle Chiese particolari. Per tutti, possa essere un
momento di incontro vivo e personale con il Signore Gesu, “porta” di salvezza (cfr.
Gv 10,7.9); con Lui, che la Chiesa ha la missione di annunciare sempre, ovunque e
a tutti quale “nostra speranza” (1Tm 1,1).»%

I1 Giubileo della speranza vuole essere un tempo privilegiato per promuovere un
pellegrinaggio materiale e spirituale con il quale alimentare la speranza di Cristo da
vivere nella Chiesa e nel mondo del XXI secolo, come Papa Francesco ha ricordato
piu volte, quando ha detto che «dobbiamo fare di tutto perché ognuno riacquisti la
forza e la certezza di guardare al futuro con animo apertoy.

Coltivare la speranza ha assunto un significato nuovo dopo I’esperienza della
pandemia che ha sconvolto il mondo, lasciando ferite e creando poverta, e alla luce
dei tanti conflitti, alcuni cosi vicini a noi, che hanno posto tanti interrogativi su
come costruire la pace nella giustizia, soprattutto 1a dove il cristianesimo ¢ nato.
Le recenti vicende sembrano rinnovare 1’invito alla Chiesa a tenere fisso lo sguardo
sulla speranza, riconosciuta come fondamento della vita cristiana, insieme alle altre
due virtu teologali (fede e carita), che sostengono I’impegno di uomini e donne nella
costruzione di un mondo diverso da quello presente, in nome del bene comune.

Con il Giubileo, forte deve essere I’idea che il cammino del pellegrino non deve
essere individuale, ma comunitario proprio per condividere la centralita della Croce
che sostiene i cristiani nell’offrire la certezza della presenza e della speranza a tutto
il genere umano.

Proprio I’'impegno a essere costruttori di pace, sempre e comunque, con il rifiuto
della violenza e con la condanna di ogni giustificazione religiosa a qualunque forma
di violenza, ha posto nuove questioni a come vivere I’imminente Giubileo non solo

2 Papa FRANCESCO, Spes non confundit. Bolla di indizione del Giubileo Ordinario dell’Anno 20235,
Citta del Vaticano, 9 maggio 2024, n° 1.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 35

a livello universale ma soprattutto nella propria comunita, dove si fa esperienza
quotidiana dei dolori e delle lacerazioni provocate dai conflitti. Si tratta di aggiornare
la tradizione giubilare, che da secoli caratterizza la vita della Chiesa Cattolica,
proseguendo nel cammino della riscoperta delle origini del cristianesimo, rilette nella
luce del patrimonio bimillenario delle tradizioni cristiane, cosi come indicato dalla
celebrazione del Concilio Vaticano II, del quale nel 2025 si fara memoria del 60° della
sua conclusione, «per ridare il primato a Dio, all’essenziale: a una Chiesa che sia
pazza di amore per il suo Signore e per tutti gli uomini, da Lui amati; a una Chiesa
che sia ricca di Gesu e povera di mezzi; a una Chiesa che sia libera e liberante».*

Il cammino di aggiornamento delle forme di trasmissione e di annuncio della fede,
cosi come delineato nella lunga ma ancora giovane stagione della ricezione del Vaticano
II, sostenuta dagli interventi magisteriali dei pontefici, che hanno posto 1’accento
sull’importanza di cogliere la lettera e lo spirito del Concilio, si deve alimentare dalla
quotidiana conversione a Cristo; a Lui € necessario volgere lo sguardo, sempre, con una
preghiera personale e comunitaria, alla quale affidare la realizzazione della vocazione
cristiana dell’accoglienza, dell’ascolto, della condivisione per vincere discriminazioni
e violenze: «Gesu Cristo vuole che il suo popolo, per mezzo della fedele predicazione
del Vangelo, dell’amministrazione dei sacramenti e del governo amorevole da parte
degli apostoli e dei loro successori, cioe i vescovi con a capo il successore di Pietro,
sotto [’azione dello Spirito Santo, cresca e perfezioni la sua comunione nell unita:
nella confessione di una sola fede, nella comune celebrazione del culto divino e nella
fraterna concordia della famiglia di Dio. Cosi la Chiesa, unico gregge di Dio, quale
segno elevato alla vista delle nazioni, mettendo a servizio di tutto il genere umano il
Vangelo della pace, compie nella speranza il suo pellegrinaggio verso la meta che é la
patria celeste».’!

In questo cammino, proprio alla luce della vocazione dell’Eparchia di Lungro per
vivere la comunione nella condivisione di tesori spirituali dell’Oriente cristiano, si
devono scoprire nuove forme con le quali vivere la comunione nella riconciliazione,
a tutti 1 livelli, cominciando dal superamento di paure, preoccupazioni, sospetti, in
modo da iniziare un percorso con il quale, passo dopo passo, accogliere 1’altro per
condividere gioie e speranze, dolori e sofferenze.

In questo cammino fondamentale ¢ la partecipazione attiva alla Divina Liturgia, per
la quale si deve fare uno sforzo per trovare sempre pit tempo da dedicarvi, soprattutto la
dove I’assenza dipende da una pigrizia spirituale che va vinta proprio con la preghiera,

30 Papa FRANCEsco, Omelia per il 60° anniversario dell’inizio del Concilio Ecumenico Vaticano I,

11 ottobre 2022.

31 ConciLio VATICANO 11, Unitatis redintegratio, decreto sui principi cattolici dell’ecumenismo, n° 2.



36 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

nell’affidarsi al Signore; proprio nella partecipazione attiva alla Divina Liturgia si trova
I’alimento spirituale per arricchire la quotidianita del dialogo con Dio, sostenendo un
pellegrinaggio che conduca a favorire la trasmissione della fede, cosi da promuovere
la trasformazione dei cuori e delle menti in modo da lasciarsi guidare dalla preghiera
per essere «coltivatori operosi dei semi evangelici che lievitino ['umanita e il cosmo,
nell’attesa fiduciosa dei cieli nuovi e della terra nuova, quando vinte le potenze del
Male si manifestera sempre la tua gloria».*

Di fronte a un mondo che sembra aver perso di vista la gioia e la luce della speranza,
che ¢ Cristo, I’anno giubilare deve essere vissuto come un tempo privilegiato nel
quale riscoprire la docile obbedienza nel farsi guidare verso la comunione nella
testimonianza quotidiana del Mistero Trinitario: «Lasciamoci fin d’ora attrarre
dalla speranza e permettiamo che attraverso di noi diventi contagiosa per quanti la
desiderano. Possa la nostra vita dire loro: “Spera nel Signore, sii forte, si rinsaldi il
tuo cuore e spera nel Signore” (Sal 27,14). Possa la forza della speranza riempire il
nostro presente, nell attesa fiduciosa del ritorno del Signore Gesu Cristo, al quale va
la lode e la gloria ora e per i secoli futuri».*

32

Preghiera del Giubileo.
33 Papa FRANCESCO, Spes non confundit. Bolla di indizione del Giubileo Ordinario dell’Anno 20235,
Citta del Vaticano, 9 maggio 2024, n° 25.



Luglio-Dicembre 2024

LAJME/NOTIZIE

37

Cristo Sommo Sacerdote,
Cattedrale “San Nicola di Mira” — Lungro.



38 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

NoxNo CAPITOLO

PROPOSTE PER RISCOPRIRE NICEA
NELLA VITA QUOTIDIANA

Carissimi, prima di concludere questa Lettera, fornendo tre aspetti sui quali
desidero I’Eparchia si concentri in maniera particolare, vorrei qui proporre alcune
strade da poter percorrere per 1 nostri cuori.

Laprofessione di fede dei Santi Padri del Concilio di Nicea inizia con «Crediamoy.
Quel verbo Pistévomen richiama tutti noi ad assumere un senso comunitario ¢ non
concepirci come tanti elementi isolati e autoreferenziali. «Nessuno si salva da
solo», ha avuto modo di ricordarci Papa Francesco tante volte. Non viviamo soli nel
cammino della vita. Dio ha formato un popolo, una comunita. Ha chiamato Israele.
Ha chiamato un gruppo di discepoli. Chiama noi, I’intera Eparchia, a seguirlo, ogni
giorno, in un mondo che sempre piu sta dimenticando Dio.

Questa consapevolezza di essere comunita, a partire dalla centralita nella nostra
vita del Signore Dio e Salvatore nostro Gesu Cristo € consapevolezza di essere una
comunita di salvati dall’oscurita e dalle tenebre del mondo; noi cristiani siamo un
popolo di chiamati ad illuminare la storia e il mondo con la luce di Cristo, Luce che
non ha tramonto. La Luce di Cristo giunga anche a quanti, a causa della malattia,
della sofferenza, della solitudine, avvertono tanto buio. Chiediamo al Signore di
dare a queste persone il coraggio di scorgere la luce di vita eterna.

Con I’indizione del Concilio di Nicea, I’'Imperatore Costantino — che celebriamo
come Santo assieme alla sua Madre Elena il 21 maggio —ha voluto preservare 1’unita
dell’Impero; pertanto esorto ciascuno di voi a vivere il proprio essere cristiani come
cooperatori di unita, a partire dalla propria vita e dai propri contesti. La vocazione
ecumenica dell’Eparchia ha valore e senso nella misura in cui questa dimensione
di unita ¢ vissuta dalla comunita cristiana assieme al proprio Vescovo e ai propri
presbiteri. Unita con sé stessi, con chi ci sta a fianco e con il resto del mondo:
tutto cio deriva dall’unita che ciascuno di noi ha con Gesu Cristo. Le divisioni
aumentano in quella societa, in quelle famiglie, in quelle realta dove il Signore ¢ il
grande sconosciuto.

Ad ogni cristiano dell’Eparchia, ma non solo, giunga il mio invito a riscoprire
la propria vocazione di chiamati da Cristo, a seguirlo, ognuno nel proprio ambito.
Seguire Cristo vuol dire, innanzitutto, conoscerlo e amarlo, nella Parola del Vangelo,



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 39

nella partecipazione ai Divini Misteri. La Divina Liturgia che ¢ il centro della vita di
ogni battezzato € una esperienza di cielo per un mondo che non riesce piu a sollevare
il capo e il cuore verso 1’alto. I cristiani dell’Eparchia di Lungro si facciano sempre
piu annunciatori del Vangelo con la testimonianza di vita, la fedelta al patrimonio
liturgico-teologico-spirituale, con 1’annuncio instancabile delle meraviglie che Dio
compie nella vita di ciascuno.

Quando "uomo si dimentica di Dio ecco che egli diventa idolo di sé stesso.
Questa ¢ la definizione di peccato che possiamo dedurre dalle parole di Sant’ Andrea
di Creta, nel Grande Canone, quando riesce a riassumere in poche parole la
condizione dell’uomo peccatore: «Sono divenuto idolo di me stesso». 11 grimaldello
che potra stravolgere questa tendenza di idolatria della societa odierna ¢ 1’'umilta.
Prendiamo ad esempio la Madre di Dio che, di fronte all’annuncio dell’ Angelo, non
ha elencato 1 suoi pregi e i suoi meriti, ma ha lodato la grandezza di Dio «che ha
guardato ['umilta della sua serva.

«Amatevi gli uni gli altri, come io ho amato voi. Se io il Maestro e Signore ho
lavato i vostri piedi, anche voi dovete lavarvi i piedi gli uni gli altriy (Gv 13, 14).
Queste parole di Gesu ci ricordano che nel cristiano non c’¢ ribellione, prepotenza
o indifferenza, ma servizio, umilta, amore.

Per riassaporare il dono dell’'umilta ¢ necessario chiedere a Dio la grazia della
conversione, della metanoia, che non ¢ semplicemente “penitenza’”, ma cambiamento
di sguardo e di prospettiva. Convertirsi vuol dire assumere lo sguardo di Dio sulle
persone e sulle cose. Ma davvero, oggi, si avverte tutto questo bisogno di conversione?
E proprio vero che vogliamo cambiare? Solitamente vogliamo che cambino gli altri,
che cambi la storia, che cambino le situazioni. Difficilmente siamo disposti a porre
mano alla nostra vita per cambiare.

Un sano desiderio di conversione giungera a ciascuno di noi —nessuno escluso, dal
momento che la conversione dovrebbe essere un elemento essenziale del quotidiano
della vita cristiana — nel momento esatto in cui prenderemo consapevolezza dello
sguardo di Dio. Quante sante donne di un tempo hanno trasmesso la loro fede con
la loro testimonianza di vita, con poche parole, semplicemente con il loro sentirsi
perennemente di fronte allo sguardo di Dio! Uno sguardo sid’amore e misericordioso,
ma che un giorno «rendera a ciascuno secondo le sue opere: vita eterna a quelli
che con perseveranza nel fare il bene cercano gloria, onore e immortalita; ma ira
e indignazione a quelli che, per spirito di contesa, invece di ubbidire alla verita
ubbidiscono all’ingiustizia» (Rm 2, 6-8).



40 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Chi si dimentica dello sguardo di Dio, si dimentica anche del giudizio di Dio. A
lungo andare si dimentichera di Dio stesso e perdera tutto.

Il rimedio e la salvezza dai mali dell’'uomo ¢ I’incontro con Gesu Cristo. Cercare
Cristo e partecipare alla sua vita ¢ rimedio ai mali. L’incontro con Cristo, nella
partecipazione al suo Corpo e al suo Sangue, ¢ il vero farmaco di immortalita — cosi 1
Santi Padri hanno definito I’Eucaristia — che € il sommo incontro tra I’'uomo e Cristo,
in questo mondo.

Nell’Eucaristia si comunica a noi I’ Agnello di Dio. Gia dai primi passi di Gesu nella
sua vita pubblica, dai Vangeli, si manifesta il progetto di Dio. Egli ¢ venuto a cercare 1
peccatori e dare la vita per loro. Il sacrificio di Cristo ci dona I’unione con Dio: questo €
I’ Agnello che ripaga con il suo sangue tutti i nostri delitti. Chiediamo al Signore il dono
della conversione dei peccati € una vita piu cristiana, ossia piu simile alla vita di Gesu
Cristo.

I nostro cammino nella sequela di Cristo ci aiuti a cambiare le nostre vite e sanare vizi
che abbiamo accumulato, difetti che sono divenuti piu intensi, peccati che ormai hanno
messo radice nei nostri cuori. Che ogni giorno il nostro cuore possa chiedersi: in che
aspetti Dio vuole curare la mia vita? Lasciamo che Dio entri nei nostri cuori, lasciamo
che curi le nostre ferite, in modo da poter divenire noi, a nostra volta, annunciatori della
misericordia di Dio. Riscopriamo il sacramento della Confessione, in un mondo che
crede di poter “sistemare” le cose con Dio, senza la mediazione della Chiesa che Egli
ha fondato e voluto.

Il nostro annuncio di misericordia sia rivolto soprattutto agli ultimi, agli scartati,
agli emarginati, ai poveri di questo mondo. E quanti poveri e ultimi della porta accanto
abbiamo! Quante miserie che ogni giorno passano inosservate ai nostri occhi divenuti
“borghesi”!

Un segno molto evidente della Chiesa nel mondo oggi ¢ la misericordia verso
1 poveri, gli scartati, gli emarginati, gli ultimi: ¢ un segno della presenza di Gesu
Cristo buon Samaritano che scende da cavallo, si china sull’uomo, gli ridona la sua
dignita umana e lo porta nella comunita cristiana che lo accoglie e lo redime. Solo
I’amore ¢ capace di curare le ferite del cuore. La Chiesa ¢ chiamata a moltiplicare
questi gesti nelle comunita, in un mondo che si dimentica di Dio e non crede piu
nel suo amore.

La parabola del buon Samaritano sia modello per la nostra vita, in particolare le
parole che rivolge il Samaritano a colui che ¢ incappato nei briganti. Colui che ha
soccorso, che non ¢ altri che Gesu, medico delle anime e dei corpi nostri, dice: «Abbi
cura di luiv. I piccoli, 1 fragili, gli scartati, ci parlano di Dio perché richiamano la nostra



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 41

cura e indirettamente ci ricordano che Dio si china sulle nostre ferite per versarvi olio e
vino. Quante volte di fronte agli ultimi scegliamo di essere quel sacerdote e quel levita
che guardano il malcapitato a terra e passano oltre! Quel Samaritano della parabola ¢ un
invito a diventare sempre piu come Gesu.

Carissimi, tutti i battezzati sono chiamati ad annunciare al mondo il Cristo morto
e risorto per la nostra salvezza e divenire sempre pit simili a lui! Tanta gente e tanti
sacerdoti si dedicano alla evangelizzazione e si impegnano giorno dopo giorno a
costruire la Santa Chiesa di Dio. E un mare di popolo di Dio che risponde alla
propria vocazione.

Proprio la mancata capacita di saper riconoscere la propria vocazione — la vocazione
non riguarda infatti solo il clero — ¢ il rischio piu grande di oggi. Signore, cosa vuoi da
me? Questa domanda, a partire dalla storia personale di ciascuno, dovrebbe abitare il
cuore di ogni battezzato, per vedere le cose come sono e non come le immaginiamo o
le costruiamo. Se non si guarda a Dio neppure gli si potra rivolgere la domanda: Cosa
vuoi da me?

Riscopriamo la necessita di parlare di vocazione a quanti non conoscono
piu questa parola. Infatti, tutti ne hanno una: i1 battezzati hanno la vocazione di
trasformare il mondo dal di dentro; i religiosi e le religiose ci esortano alla santita;
il sacerdote ¢ colui che ci dona Gesu Cristo sopra [’altare.

Infatti, guardando alla carenza nell’Europa di vocazioni sacerdotali, possiamo
dire che la ragione profonda della carenza di vocazioni ¢ la mancanza di fede.
Le vocazioni nascono in un clima di fede. In clima di fede Dio dara vocazioni in
abbondanza.

Preghiamo sempre piu per le vocazioni sacerdotali. Anche noi corriamo il
rischio di essere colpiti dalla secolarizzazione, che ¢ la peggior cosa che possa
succedere: peggio della pandemia, peggio della mancanza di acqua. Signore, dacci
santi sacerdoti; muovi il cuore dei giovani perché si sentano chiamati e non abbiano
paura!



42

LAJME/NOTIZIE

Luglio-Dicembre 2024

P

i

H 6N NIfdid nrs

1l Concilio di Nicea,
Cattedrale “San Nicola di Mira” — Lungro.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 43

DeciMo CAPITOLO

TESTIMONI DI COMUNIONE
NEL MONDO

«Avendo ricevuto la sua autorita da Dio Padre, Cristo, dopo la sua Resurrezione,
[’ha condivisa, per mezzo dello Spirito Santo, con gli Apostoli (cfr. Gv 20,22).
Attraverso di loro, essa é stata trasmessa ai vescovi, ai loro successori e, attraverso
di loro a tutta la Chiesa. Nostro Signore Gesu Cristo ha esercitato questa autorita
in vari modi attraverso i quali, e fino al suo compimento escatologico (cfr. 1 Cor
15,24-28), il Regno di Dio si manifesta al mondo: ammaestrando (cfr. Mt 5,2, Lc 5,3);
compiendo miracoli (cfr. Mc 1,30-34; Mt 14, 35-36), scacciando gli spiriti impuri
(cfr. Mc 1,27, Lc 4,35-36), rimettendo i peccati (cfr. Mc 2,10, Lc 5,24), e guidando
i suoi discepoli sulla via della salvezza (cfr. Mt 16,24). In conformita al mandato
ricevuto da Cristo (cfr. Mt 28, 18—20), [’esercizio dell’autorita propria agli apostoli
e successivamente ai vescovi, comprende la proclamazione e [’insegnamento del
Vangelo, la santificazione attraverso i sacramenti, in particolare I’Eucaristia,
e la guida pastorale di coloro che credono (cfr. Lc 10,16)».** Con queste parole
il Documento di Ravenna (2007), documento del dialogo teologico ufficiale tra
cattolici e ortodossi, introduce la questione dell’autorita nella Chiesa, questione che
oggl non sempre risulta essere chiara.

Nella Chiesa I’unica e vera autorita appartiene a Gesu Cristo stesso, 1unico
Capo della Chiesa, e viene partecipata, assieme alla grazia, con 1’Ordine sacro,
con il fine di radunare tutta I’'umanita in Gesu Cristo. Questa autoritd, «in quanto
esprime ’autorita divina, puo sussistere nella Chiesa soltanto nell’amore tra colui
che la esercita e coloro che sono soggetti ad essa».*

Carissimi, anche nella nostra Eparchia vi sia questa comunione ad immagine
della Santissima Trinita. La Chiesa di Cristo, nella sua dimensione visibile e storica,
organicamente sara strumento di conversione ed evangelizzazione nella misura in
cui riusciremo a vivere una comunione nella dimensione dell’amore, dove 1’amore
tra il corpo ecclesiale e il Vescovo sia immagine perfetta dell’amore tra il Figlio e
il Padre.

Esorto i presbiteri dell’Eparchia di Lungro, che mi aiutano nel servizio a questa
Chiesa di Dio che ¢ in Lungro, a non perdere la speranza! Mai! Il mondo vede noi

3% Documento di Ravenna, n° 12.
35 Documento di Ravenna, n° 14.



44 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

consacrati a Cristo come qualcosa di retrogrado e passato di moda, qualcosa di
ormai finito! Eppure noi siamo sempre uomini di speranza! Aperti alla novita dello
Spirito Santo, sappiamo che il Signore sta guidando la Sua barca e mai le potenze
avverse prevarranno sulla Santa Chiesa di Dio. C’¢ una potenza che soffia dall’alto
e opera in noi e su di noi, una forza che viene da Dio, non dagli uomini. Questa
¢ la nostra speranza: che tutto ¢ nelle mani di Dio; il nostro ministero, la nostra
Eparchia, le nostre angustie quando ci sembra di essere esiliati dal mondo che ci
circonda. Continuiamo ad attendere come Simeone ed Anna che attendono colui
che deve venire. Che altro senso avrebbe altrimenti la nostra vita? Noi siamo coloro
che annunciano al mondo che Colui che ci ama ¢ venuto e tornera «per giudicare i
vivi e i morti e il suo Regno non avra fine».

Lo Spirito Santo riempie di amore 1 nostri cuori e ci insegna ad amare con lo stile
di Cristo. Sarebbe impossibile per noi imitare Cristo, vivere come Lui, se non fosse
per la silenziosa ed efficace azione dello Spirito Santo. Egli, lo Spirito Santissimo, ci
aiuti a porre al centro delle nostre vite sempre pit Gesu Cristo nostro Signore, cosi
come il Concilio di Nicea ha voluto fare nel IV secolo.

Gesu, il Cristo, vuole darci una luce, una visione della vita, di noi stessi, di Dio,
della storia, diversa da quella che hanno 1 nostri occhi. Gesu Cristo € venuto per
ridonare la vista ai ciechi, ossia un modo diverso di vedere la realta.

Gesu, il Cristo, ¢ il Verbo fatto carne che al terzo giorno ¢€ risuscitato. Nessun altro
essere umano era riuscito a fuggire alla morte. Cristo ha vinto la morte, donando a
tutti un orizzonte di una vita piena, alla quale possiamo partecipare sin da ora con i
Sacramenti. L’Eucaristia ci dona I’incontro con il Risorto.

Gesu, 1l Cristo, € autore della vita, amico della vita. Non della morte. La morte,
infatti, non I’ha inventata Dio. E un prodotto umano. Dio creo la vita e vide che
era cosa buona. La morte ¢ stata introdotta dal peccato degli uomini, quando hanno
voltato le spalle a Dio. Vita o morte? Dove sta la vita? In Dio. Dove sta la morte?
Allontanandosi da Lui. Cerchiamo la vita piena? Avviciniamoci a Dio. Gesu Cristo
ci dara il suo Spirito Santo che ¢ «datore di vita eternay.

Il cristiano ¢ desideroso di vita eterna ed ¢ sempre dalla parte della vita, contro
ogni tentazione di farsi signore della morte. Continua 1’aborto attorno a noi. Si
da importanza al diritto della madre di eliminare la creatura che porta nel seno
materno, € non si tiene conto il diritto di chi deve nascere. La vita si disprezza e si
elimina violentemente. Questo ¢ un diritto? Non ci puo essere progresso quando vi
sono milioni di innocenti che vengono uccisi nel mondo. Una profonda disgrazia
del nostro tempo, quando si antepongono altre considerazioni al sommo principio



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 45

del preservare la vita. La vita ¢ un dono di Dio sempre. L’'uomo amera la vita nella
misura in cui dara spazio a Dio nella sua vita. Senza Dio la vita si degrada e si
svaluta. E il Verbo si fece carne. Celebriamo la vita umana, di cui nessuno pud
disporre!

Santa Madre Teresa di Calcutta, cara anche a noi Arbéreshé, sosteneva che «//
maggiore distruttore della pace oggi é il pianto dei bambini innocenti non nati. Per
riconoscere le Nazioni che hanno legalizzato [’aborto, sono le Nazioni piu povere,
perché i bambini sono il piu grande regalo di Dio per una famiglia, per una Nazione,
per il mondo interoy.

Fissiamo il nostro sguardo sulla Sacra Famiglia di Nazareth. Il Figlio ¢ amato e
questo lo aiuta a crescere. Lo sposo e Padre ha la funzione di trasmettere sicurezza,
fortezza e capacita creativa. La sposa e Madre tiene la funzione di guardare con il suo
Figlio a tutti quelli della casa, di curare le lacrime e portare calore che solo puo dare
lo sguardo materno. La cultura contemporanea che pretende di auto plasmarsi vuole
distruggere tutte le differenze. La vita, la famiglia e il matrimonio appartengono al
disegno di Dio e vanno preservate. Non distruggiamo questo disegno con il pretesto
di ampliare diritti.

San Giuseppe, capo dell’Alma famiglia, un uomo giusto agli occhi di Dio, ¢ il
marito fedele. Nessuna donna al mondo si ¢ mai sentita tanto amata come la Madre
di Dio. Un amore generoso, gratuito, totalmente oblativo. Non ha mai cercato il suo
interesse, il suo capriccio, il suo gusto. E sempre stato li per compiacere sua moglie
nella missione comune che entrambi hanno ricevuto: ospitare il Verbo fatto carne.
E la stessa missione che hanno le famiglie oggi.

La luce di Cristo crocifisso ¢ I’unica luce che illumina il mistero del perché della
sofferenza, perché la morte, perché I’ingiustizia. Guardiamo a Cristo crocifisso per
imparare la suprema lezione che egli c¢i dona con la sua vita e il suo insegnamento
e con la sua morte e con la luce della risurrezione; con questa egli ci spiega che
la Croce ¢ la sofferenza vissuta con amore. Se non stiamo con Dio e con Gesu, la
vita diventa un assurdo, perché prima o poi moriremo ¢ prima di morire dovremo
passare da molte circostanze di sofferenza. L’unico che ha dato luce a questa realta
umana che ci opprime e ci angustia ¢ Gesu Cristo. Guardiamo a Cristo crocifisso
che ¢ I’unico che ci dice senza parole il valore della sofferenza.

Egli dalla cattedra della Croce ci insegna la suprema lezione dell’amore: ama
come Lui, ama affrontando con le tue proprie sofferenze, portando la tua Croce con
amore, ama e aiuta gli altri a portare la loro Croce come il Cireneo. Ama e questo
trasformera la tua vita e I’'umanita intera.



46 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

La visione e la speranza del cielo siano, per tutta 1’Eparchia, uno stimolo
permanente, anche quando il pericolo delle guerre e del male sembra incombere. 11
cielo e la speranza di stare con Cristo, per sempre, siano la nostra meta. Guardiamo
al cielo per superare con speranza tutte le difficolta della terra.

La riscoperta del Concilio di Nicea deve guidare un rinnovato impegno nella
testimonianza quotidiana per vivere I’eredita del Concilio «dove é stata professata
la fede in Gesu Figlio unigenito del Padre: Colui che si é fatto uomo per noi e per la
nostra salvezza e “Dio da Dio, luce da luce”. Non é solo la luce di una conoscenza
impensabile, ma é luce che rischiara [’esistenza con [’amore del Padre. Si, c’e
una luce che ci guida nel cammino e dirada le oscurita, e questa luce, che abita le
nostre vite, e sorgiva ed eterna: come testimoniarla, se non con una vita luminosa,
con una gioia che si irradia?».*°

Per vivere questa gioia, tenendo sempre presente gli impegni assunti alla
conclusione del Sinodo Intereparchiale, che costituisce una fonte sempre viva,
proprio perché giunta al termine di un cammino di dialogo, di riflessione, di
preghiera, credo che la nostra comunita debba impegnarsi su tre aspetti:

a) coltivare una rinnovata riflessione sulla centralita di Cristo nell’esperienza
di fede a livello personale e comunitario; non si tratta di un aspetto nuovo, tanto
piu se pensiamo a quanto la tradizione cristiana, declinata in tante forme, ¢ venuta
affermando nel corso dei secoli. Questa pluralita di accenti posti sulla centralita di
Cristo ¢ chiamata, pero, ora a confrontarsi, ancora, con quelle letture, talvolta anche
all’interno del cristianesimo, con le quali umanizzare Cristo con il dichiarato scopo
di renderlo piu prossimo all’'uomo e alla donna del XXI secolo, come se questo
favorisse la sua comprensione, evitando di sottolineare e di richiamare la sua natura
divina;

b) cogliere le ricchezze spirituali della celebrazione della Pasqua, «un giorno
per noi splendido e di salvezza, é apparsa, fratelli, la Resurrezione del Signore
Nostro Gesu Cristoy» come siamo chiamati a pregare, insieme, per chiedere la forza
di farci testimoni di questa luce nel nostro vivere quotidiano in modo da comprendere
cosa il Signore chiede a ognuno di noi per affrontare i dolori e le angustie del
mondo. Nell’accompagnare tutti i passi che si stanno facendo per giungere a una
celebrazione della Pasqua, in uno stesso giorno, da parte di tutti i cristiani, cosi da
rafforzare I’impegno ecumenico nella Chiesa e nel mondo, la nostra comunita deve
sostenere un cammino che sappia farci vivere la Luce di Cristo, che «e risorto dai
morti, con la morte ha sconfitto la morte e a coloro che giacevano nei sepolcri ha

3¢ Papa FRANCESCO, Discorso consegnato ai membri della Commissione Teologica Internazionale,

Citta del Vaticano, 30 novembre 2023.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 47

dato la vita», nella partecipazione alla Divina Liturgia nella quale ci si immerge
nell’infinito amore misericordioso di Dio, Padre, Figlio e Spirito Santo;

c) farsi costruttori di unita per sconfiggere, con il dialogo, che nasce dall’amore
in Cristo e per Cristo, divisioni e conflitti; si deve cercare ogni strada per superare
le fratture e le ferite, all’interno della Chiesa come nelle famiglie, confidando
nell’aiuto perenne del Signore. A Lui rivolgiamo una preghiera quotidiana per la
pace, spirituale e materiale, da sostenere con una prassi di riconciliazione, fatta di
piccoli e grandi gesti, senza i quali il dono della pace rimane nella mente di Dio e
non diventa pane quotidiano per una comunita in cammino verso la piena e visibile
comunione.

APPENDICE*

* Testo tratto da Conciliorum Oecumenicorum decreta, a cura di Giuseppe Alberigo,
Giuseppe L. Dossetti, Perikles-P. Joannou, Claudio Leonardi, Paolo Prodi con la
consulenza di Hubert Jedin. Edizione bilingue, versione italiana a cura di Angelina
Nicora Alberigo, Bologna, EDB, 1991, pp. 5-16.

Professione di fede dei 318 Padri

Crediamo in un solo Dio, Padre onnipotente, creatore di tutte le cose visibili
e inivisibili. E in un solo Signore, Gesu Cristo, figlio di Dio, generato unigenito
dal Padre, cioé dalla sostanza del Padre, Dio da Dio, luce da luce, Dio vero da
Dio vero, generato non creato, della stessa sostanza del Padre secondo i Greci
consustanziale, mediante il quale tutto ¢ stato fatto, sia cio che ¢ in cielo, sia cio
che ¢ in terra; per noi uomini e per la nostra salvezza egli discese dal cielo, si ¢
incarnato, si € fatto uomo, ha sofferto e ¢ risorto il terzo giorno, ¢ salito nei cieli e
verra per giudicare i vivi e i morti. Crediamo nello Spirito Santo.

2 13

Ma quelli che dicono: “vi fu un tempo in cui egli non esisteva”, “prima che
nascesse non era”, “¢ stato creato dal nulla”, o quelli che dicono che il Figlio di Dio
¢ di un’altra sostanza o di un’altra essenza rispetto al Padre, o che il Figlio di Dio ¢
sottomesso al cambiamento e all’alterazione, questi la chiesa cattolica e apostolica

condanna.



48 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Canoni
L. Di quelli che si mutilano o permettono ad altri di farlo su di loro

Se qualcuno ¢ stato mutilato dai medici per una malattia 0 menomato dai barbari,
puo restare nel clero. Ma se qualcuno, pur essendo sano, si € evirato da sé, costui, se
appartiene al clero, conviene che ne sia escluso e in futuro nessuno che abbia agito cosi
sia ordinato. E evidente che quello che ¢ stato detto riguarda coloro che deliberatamente
compiono cio e osano mutilarsi; se poi qualcuno fosse stato evirato dai barbari o dai
propri padroni, ma fosse degno sotto gli altri aspetti, i canoni lo ammettono nel clero.

1. Dei neofiti subito ammessi nel clero

Molte cose per necessita e per la pressione di qualcuno sono state fatte in
contrasto con le norme ecclesiastiche. Infatti alcuni, venuti da poco alla fede dal
paganesimo e istruiti in tempo troppo breve, sono stati subito ammessi al battesimo
e insieme sono stati promossi all’episcopato o al sacerdozio. E bene che in futuro
non accada nulla di simile perché ¢ necessario del tempo a chi viene catechizzato
e una prova piu lunga dopo il battesimo. E chiara infatti la parola dell’Apostolo:
non sia un neofita, perché non gli accada di montare in superbia e di cadere nella
stessa condanna del diavolo. Se in seguito un chierico fosse trovato colpevole di
una mancanza grave e accusato da due o tre testimoni, questi cessera di far parte
del clero. Chi poi osasse agire contro queste disposizioni e disobbedisse a questo
grande concilio metterebbe in pericolo la sua dignita sacerdotale.

111. Delle donne che vivono con i chierici

Questo grande sinodo proibisce assolutamente ai vescovi, ai sacerdoti, ai diaconi
e in genere a qualsiasi membro del clero di avere con sé una donna, a meno che
non si tratti della propria madre, di una sorella, di una zia, o di persona che sia al di
sopra di ogni sospetto.

IV. Da quanti debba essere consacrato un vescovo

Si abbia la massima cura che un vescovo sia consacrato da tutti i vescovi della
provincia. Ma se cio fosse difficile o per motivi d’urgenza o per la distanza, almeno
tre, radunandosi nello stesso luogo e con il consenso scritto degli assenti, celebrino la
consacrazione. La conferma di quanto ¢ stato compiuto spetta in ciascuna provincia
al vescovo metropolita.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 49

V. Perché gli scomunicati non siano accolti da altri; dell’obbligo di tenere i sinodi
due volte all’anno

Quanto agli scomunicati, sia ecclesiastici che laici, la sentenza dei vescovi
di ciascuna provincia abbia forza di legge secondo la norma per cui chi ¢ stato
scomunicato da alcuni non sia accolto da altri. E necessario tuttavia assicurarsi
che questi non siano stati allontanati dalla comunita per grettezza d’animo o per
spirito di contraddizione o per altro sentimento di odio del vescovo. Perché questo
esame possa svolgersi piu adeguatamente, ¢ sembrato bene che in ogni provincia,
due volte all’anno si celebri un sinodo, di modo che le questioni siano discusse
da tutti 1 vescovi della stessa provincia riuniti insieme, € cosi sia chiaro a tutti che
quelli che hanno mancato in modo evidente contro il proprio vescovo sono stati
opportunamente scomunicati. Tale scomunica restera fino a che ’assemblea dei
vescovi o il vescovo stesso non ritenga di formulare una sentenza piu mite. I sinodi
siano celebrati uno prima della quaresima perché, superato ogni dissenso, possa
essere offerto a Dio un dono purissimo, I’altro in autunno.

V1. Della precedenza di alcune sedi e dell impossibilita di essere ordinati vescovi
senza il consenso del metropolita

In Egitto, nella Libia e nella Pentapoli sia mantenuta I’antica consuetudine
per cui il vescovo di Alessandria abbia autorita su tutte queste province, come ¢
consuetudine anche per il vescovo di Roma. Ugualmente ad Antiochia e nelle altre
province siano conservati alle chiese 1 loro privilegi.

Inoltre sia chiaro che, se qualcuno ¢ divenuto vescovo senza il consenso del
metropolita, questo grande sinodo stabilisce che costui non debba essere vescovo.
Qualora poi due o tre, per questioni loro personali, dissentano dal voto ben meditato e
conforme alle norme scolastiche degli altri, prevalga la maggioranza.

VII. Del vescovo di Gerusalemme

Poiché ¢ invalsa la consuetudine e I’antica tradizione che il vescovo di
Gerusalemme sia onorato, egli riceva tutto quanto questo onore comporta, salva la
dignita propria della metropoli.

VI1II. Dei cosiddetti catari

Questo santo e grande concilio stabilisce che coloro che si definiscono catari, cioe



50 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

puri, se vogliono entrare nella chiesa cattolica e apostolica, ricevuta 1’imposizione
delle mani, rimangono senz’altro nel clero. E necessario perd, prima di tutto, che essi
promettano per iscritto di accettare e seguire gli insegnamenti della chiesa cattolica e
apostolica, cio¢ di rimanere in comunione con chi si € sposato due volte e con chi € venuto
meno durante la persecuzione, ma osserva il tempo e le circostanze della penitenza.
Essi saranno dunque tenuti a seguire in ogni cosa le decisioni della chiesa cattolica e
apostolica. Quando, sia nei villaggi che nelle citta, non si trovino che ecclesiastici di
questo gruppo essi rimangano nel loro grado. Se perod qualcuno di essi si avvicina a una
chiesa cattolica dove gia vi € un vescovo o un prete, ¢ chiaro che il vescovo della chiesa
avra dignita di prete, a meno che piaccia al vescovo associarlo alla stessa dignita. Se poi
egli non vuole, gli procurera un posto o di corepiscopo o di prete, perché appaia che egli
appartiene veramente al clero e che non vi sono due vescovi nella stessa citta.

IX. Di quelli che senza il debito esame sono promossi al sacerdozio

Se alcuni sono stati promossi preti senza il debito esame, o, se esaminati,
hanno confessato dei falli, ma, contro le disposizioni dei canoni, hanno ricevuto
I’ordinazione, la legge ecclesiastica non li riconosce; la chiesa cattolica infatti vuole
uomini irreprensibili.

X. Di chi ha rinnegato la fede durante le persecuzioni [lapsi] e poi e stato ammesso
fra il clero

Se chi ha rinnegato la fede ¢ stato elevato al sacerdozio per ignoranza vera o simulata
di colui che I’ha scelto, questo non modifica la disciplina ecclesiastica: una volta
scoperto, infatti sara deposto.

XI. Di quelli che hanno rinnegato la fede e sono finiti tra i laici

Quanto a quelli che, senza necessita, senza confisca dei beni, senza un qualsiasi
pericolo sotto la tirannide di Licinio hanno rinnegato la fede, questo santo
sinodo dispone che, per quanto indegni di qualsiasi benevolenza, si usi tuttavia
comprensione nei loro confronti. Quelli dunque tra i fedeli che fanno davvero
penitenza, trascorrano tre anni tra i penitenti audientes [coloro che vengono istruiti],
sel anni tra i penitenti substrati [coloro che si prosternano], e per due anni preghino
col popolo senza partecipare all’offerta.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 51

XII. Chi ha rinunziato al mondo e poi vi e ritornato

Colui che chiamato dalla grazia in un primo entusiasmo ha lasciato il servizio
militare, ma poi € tornato, come i cani al proprio vomito, al punto da versare denaro
e da ricercare con regali di essere reintegrato nella vita militare, faccia penitenza
per dieci anni, dopo aver passato tre anni fra i penitenti audientes. Ma per questi
penitenti bisognera esaminare la loro volonta e il modo di far penitenza. Chi infatti
con timore e lacrime, pazienza e buone opere dimostra con 1 fatti la sincerita della
conversione, compiuto il tempo prescritto da passare fra gli audientes, potra essere
ammesso a partecipare alla preghiera dei fedeli; dopo di cio, il vescovo potra
prendere qualche decisione anche piu mite. Ma chi si comporta con indifferenza, e
crede che per I’espiazione sia sufficiente questa penitenza, deve senz’altro scontare
tutto il tempo stabilito.

XIII. Di quelli che in punto di morte chiedono la comunione

Verso 1 moribondi si osservi ancora 1’antica norma per cui in pericolo di morte
nessuno sia privato dall’ultimo, indispensabile viatico. Se poi egli non muore
dopo essere stato perdonato e ammesso alla comunione, sia accolto tra coloro che
partecipano alla sola preghiera (fino a che non sia trascorso il tempo stabilito da
questo grande concilio ecumenico). Come regola generale il vescovo, dopo inchiesta,
ammetta all’eucaristia chiunque si trovi in punto di morte e lo chieda.

XIV. De catecumeni lapsi

Questo santo e grande concilio stabilisce che 1 catecumeni che hanno rinnegato
la fede durante la persecuzione per tre anni siano ammessi solo tra gli audientes, e
dopo questo tempo preghino con gli altri catecumeni.

XV. Del clero vagante

\

Per 1 molti tumulti e agitazioni verificatesi, ¢ sembrato bene stroncare
assolutamente la consuetudine, che in qualche parte ha preso piede, contro le norme
ecclesiastiche, in modo che né vescovi, né presbiteri, né diaconi si trasferiscano
da una citta all’altra. E se qualcuno agisse contro questa disposizione del santo e
grande concilio e seguisse I’antico costume, il suo trasferimento sara nullo e dovra
ritornare alla chiesa per cui fu ordinato vescovo, o presbitero, o diacono.



52 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

XVIL. Di coloro che non risiedono nelle chiese nelle quali furono eletti

I presbiteri, 1 diaconi o i chierici che temerariamente, senza santo timore di Dio,
né alcun rispetto per i sacri canoni si allontanano dalla propria chiesa, non devono
essere accolti in un’altra chiesa; bisogna obbligarli a far ritorno alla propria diocesi,
altrimenti siano esclusi dalla comunione. Se poi uno tentasse di sottrarre qualcuno ad
un altro vescovo e di consacrarlo nella propria chiesa contro la volonta del vescovo
da cui si ¢ allontanato, tale ordinazione sia considerata nulla.

XVII. Dei chierici usurai

Poiché molti chierici, trascinati da avarizia e da volgare desiderio di guadagno e
dimenticata la divina Scrittura che dice: Presta il denaro senza fare usura, prestano
con interesse, il santo e grande sinodo ha giustamente stabilito che se qualcuno,
dopo la presente disposizione riscuotera interessi, o fara questo mestiere d’usuraio
in qualsiasi altra maniera, o esigera una volta e mezza tanto, o si dara a qualche altro
guadagno scandaloso, sara radiato e cancellato dal clero.

XVIIL. I diaconi non devono dare [’eucaristia ai presbiteri, né prendere posto
davanti a questi

Questo grande e santo concilio ¢ venuto a conoscenza che in alcuni luoghi e citta
1 diaconi danno la comunione ai preti malgrado i sacri canoni e la consuetudine
proibiscano che chi non ha il potere di consacrare dia il corpo di Cristo a chi puo
consacrarlo.

Il concilio € venuto a conoscenza anche che alcuni diaconi ricevono 1’eucaristia
perfino prima dei vescovi. Tutto cio deve cessare e i diaconi rimangano nei propri
limiti, considerando che essi sono ministri dei vescovi ed inferiori ai preti. Ricevano,
quindi, I’eucaristia, secondo 1’ordine, dopo i sacerdoti e per mano del vescovo o del
sacerdote. Non ¢ neppure lecito ai diaconi sedere in mezzo ai preti: cio ¢, infatti,
contro i canoni e contro I’ordine. Se qualcuno non obbedisce, neppure dopo queste
prescrizioni, sia sospeso dal diaconato.

XIX. Di chi abbandona [’errore di Paolo di Samosata e delle diaconesse

Quanto ai paulanisti, che intendono passare alla chiesa cattolica, bisogna
osservare 1’antica prescrizione che essi siano senz’altro ribattezzati. Se qualcuno di
essi, in passato, era appartenuto al clero, purché del tutto irreprensibile, una volta



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 53

ribattezzato potra essere ordinato dal vescovo della chiesa cattolica. Ma se I’esame
dovesse far concludere che si tratta di indegni, ¢ bene deporli. Questo modo d’agire
sara usato anche con le diaconesse e, in genere, con quanti hanno un ministero
nella chiesa. Quanto alle diaconesse che sono nella stessa situazione, in particolare
ricordiamo che esse, non avendo ricevuto alcuna imposizione delle mani, devono
essere computate senz’altro fra i laici.

XX. Nei giorni di domenica e di pentecoste non si preghi in ginocchio

Poiché vi sono alcuni che di domenica e nei giorni della pentecoste si
inginocchiano, per una completa uniformita ¢ sembrato bene a questo santo concilio
che le preghiere a Dio si facciano in piedi.



54

LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

EPARCHIA DI LUNGRO
degli Italo - Albanesi dell’Italia Continentale

XXXVII ASSEMBLEA DIOCESANA
Corso di aggiornamento teologico

“VERSO I 1700 ANNI
DEL CONCILIO DI NICEA”

Lungro, 30 agosto 2024
CATTEDRALE “SAN NICOLA DI MIRA”

Cattedrale "San Nicola di Mira”, Concilio di Nicea

Carissime/i

ci avviciniamo alla XXXVII Assemblea Annuale Diocesana, esperienza di Chiesa locale che cammina, prega e lavora insieme
per una maggior consapevolezza del proprio essere comunita.

Come battezzati in Cristo siamo chiamati a non concepirci come isole separate le une dalle altre in quanto la Chiesa &
cammino comune, dal momento che Uno é il Signore che ci chiama a seguirLo.

Quest’anno la nostra riflessione vertera sul tema del Concilio di Nicea, celebrato nel 325, che ha costituito un momento
fondamentale nella vita della Chiesa, segnando un passaggio significativo nella definizione della fede.

Nell’approssimarsi del 1700° anniversario della sua celebrazione e in preparazione al Grande Giubileo del 2025, si stanno
moltiplicando le voci di incontro tra Papa Francesco e il Patriarca Ecumenico Bartolomeo nei luoghi del Concilio, con
Iintento di rafforzare e rilanciare l'impegno ecumenico dei cristiani, con la speranza che si possa trovare la strada per
celebrare la Pasqua nello stesso giorno, ogni anno, seguendo i criteri definiti proprio nel Concilio di Nicea.

Appare necessario promuovere una conoscenza storico-teologica del Concilio di Nicea per comprendere quanto siano attuali
le sue risoluzioni per la vita quotidiana della Chiesa del XXI secolo, chiamata a confrontarsi con antiche e nuove sfide a livello
universale e locale.

Possa Dio, Padre Figlio e Spirito Santo, donarci una maggiore consapevolezza del nostro essere Chiesa, tralcio della Vite,
chiamata ad annunciare la salvezza e celebrare i Divini Misteri, nel luogo dove siamo stati seminati, a beneficio del nostro
cammino e a maggior gloria di Dio!

Lungro, 2 luglio 2024

Venerdi 30 Agosto 2024

Santi Alessandro, Giovanni e Paolo il giovane, Patriarchi di Alessandria
Ore 08.00 Divina Liturgia.

Ore 10.15 Saluto del Vescovo Donato.

Ore 10.45 Relazione del Prof. Don Francesco Asti, Preside della Facolta di Teologia
della Pontificia Facolta Teologica dell’Italia Meridionale, sul tema:
“GENERATO, NON CREATO, DELLA STESSA SOSTANZA DEL PADRE”.

Ore 11.30 Interventi e comunicazioni.
Ore 12.30 Preghiera dell’Ora Sesta.
Ore 13.15 Pranzo.

Ore 17.00 Vespro.

Ore 18.00 Conclusioni del Vescovo Donato
e Documento finale.

+ Donato Oliverio, Vescovo

Segreteria Organizzativa
Papas Sergio Straface
388 1913293 - sergio.straface1986@gmail.com

e, masinogroup.it

Chiesa del Santissimo Salvatore in Cosenza, Concilio di Nicea




Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 55

XXXVII ASSEMBLEA DIOCESANA
PRESENTAZIONE

Lungro, 30 agosto 2024

Mons. Donato Oliverio

Carissimi,

do a ciascuno di voi il mio benvenuto a questa XXXVII Assemblea Annuale
Diocesana — Corso di Aggiornamento Teologico, dal titolo “Verso 1 1700 anni del
Concilio di Nicea”. Un benvenuto al Preside della Pontificia Facolta Teologica
dell’Italia Meridionale di Napoli, prof. don Francesco Asti.

Anche quest’anno confermiamo il nostro desiderio di fare esperienza del camminare
insieme della Chiesa locale, pregando insieme e ponendoci in ascolto dello Spirito,
perché il Signore accresca in noi la consapevolezza del nostro essere una comunita,
e non un insieme di singole persone.

Da qualche anno la nostra Chiesa che ¢ in Lungro, in comunione con la Chiesa
universale e con la Chiesa italiana, sta compiendo un cammino dove il termine
“sinodalita” non resta un concetto vuoto o uno spot pubblicitario. Sinodalita — questo
mi preme diventi sempre piu chiaro — ¢ il ritrovarsi insieme nell’ascolto reciproco.
Gia dall’anno scorso avevamo concepito I’Assemblea come uno dei momenti di
Chiesa-Sinodo in preparazione al Grande Giubileo del 2025 che porta insito il
desiderio di celebrare una Pasqua comune come primo segno di unita tra Oriente
e Occidente. E se il precedente anno ci siamo soffermati sul cammino comune dei
cristiani dell’Oriente cristiano, in seno all’Occidente, quest’anno mi pare necessario
andare al nucleo della fede che professiamo ogni giorno nella Divina Liturgia e con
la nostra vita.

L’anno appena trascorso interamente dedicato alla Divina Liturgia

L’anno ecclesiastico che sta per concludersi ¢ stato un anno dedicato interamente
alla Divina Liturgia, sempre in preparazione al Grande Giubileo, dal momento
che 1 cristiani sperimentano concretamente il loro camminare insieme, in primo
luogo, nella celebrazione eucaristica, ossia nella partecipazione alla liturgia celeste.
Quando la comunita, Chiesa locale, riunita attorno all’altare, sotto la presidenza
liturgica del Vescovo, celebra 1 Divini Misteri, essa sperimenta il cammino comune
dei santi della Chiesa universale, essa assapora per immagine e partecipazione la
Chiesa trionfante nella Gerusalemme celeste.



56 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Quindi, la sinodalita nella
Chiesa vede nella Divina
Liturgia la sua fonte e il
suo culmine.

Le comunita che oggi
fanno parte della Eparchia
di Lungro, per secoli, nella
celebrazione della Divina
Liturgia, hanno vissuto
la fedelta al patrimonio
di fede che avevano
ricevuto, dando vita ad
una tradizione che, nel
XXI secolo, chiama la
nostra Chiesa locale a
una responsabilita nuova:
camminare insieme per
I’unita in Cristo, portando
all’Occidente le peculiarita
della spiritualita, della
teologia, della liturgia di
tradizione bizantina.
L’Eparchia ha pubblicato
una nuova edizione della
Divina Liturgia di San
Giovanni Crisostomo che ¢ stata da me distribuita in quasi tutte le Parrocchie. Il
dedicare I’anno pastorale ad un maggiore approfondimento della Divina Liturgia ¢
stato parte integrante di quella preparazione a tappe pensate dalla Chiesa Cattolica,
in vista dell’evento di grazia del 2025. Abbiamo anche noi voluto sottolineare una
peculiarita che ci caratterizza: la centralita della Liturgia nelle nostre vite.

1l Concilio di Nicea

Il Concilio di Nicea ha costituito un momento fondamentale nella vita della Chiesa,
segnando un passaggio significativo nella definizione della fede, tanto da diventare
nel corso dei secoli un costante punto di riferimento, soprattutto nel XX secolo
quando i cristiani hanno iniziato a incontrarsi per superare divisioni e pregiudizi;
proprio la comune professione di fede ¢ stato un punto di partenza in dialoghi
teologici e preghiere ecumeniche con le quali sostenere il cammino verso la piena



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 57

e visibile comunione.

Senza voler qui tenere lezioni di teologia proviamo a dare qualche elemento perché
si possa meglio entrare nello spirito di questa Assemblea.

All’origine delle decisioni del Concilio di Nicea, del 325, vi fu un presbitero, Ario
(260-336), parroco di una grossa parrocchia della Chiesa di Alessandria in Egitto.
Egli insegnava che vi fu un tempo in cui il Figlio (la seconda Persona della Trinita)
non esisteva. In questo modo Ario credeva di preservare 1’unicita di Dio Padre.

Il Vescovo di Alessandria, Alessandro, provera a mettere in guardia Ario. Ma nascera
una polemica che andra immediatamente oltre i confini della citta, perdurando anche
dopo che il concilio di Nicea dichiarera la teoria ariana come eresia.

Fu I’imperatore Costantino, preoccupato dalle divisioni sorte nell’impero su questa
questione, a decidere di convocare un Concilio nella attuale Iznik, Nicea, per
preservare la pace. E proprio a Nicea, Ario venne condannato dai 318 Padri presenti
e mandato in esilio.

Ancora oggi, ogni giorno, nella Divina Liturgia preghiamo utilizzando la formula
del Credo, del Simbolo che venne composto per una buona parte proprio a Nicea. Fu
probabilmente Eusebio di Cesarea a comporre il Simbolo dove il Figlio viene dichiarato

=
1| ETARCHIA DILUNCE]
degli Italo - Albanesi dell’Italia Continenta
“VERSO I 1700 ANNI
DEL CONCILIO DI NICEA” [
mm




58 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

“della stessa sostanza del Padre”. Quel termine homousios provera a mettere la parola
fine alla eresia ariana affermando in questo modo la divinita del Figlio.
Nell’approssimarsi del 1700° anniversario della celebrazione di questo Concilio, in
preparazione al Grande Giubileo del 2025 che porta insito il desiderio di celebrare
una Pasqua comune come primo segno di unita tra Oriente ¢ Occidente, si stanno
moltiplicando le voci di incontro tra Papa Francesco e il Patriarca Ecumenico
Bartolomeo nei luoghi del Concilio di Nicea per rafforzare e rilanciare I’impegno
ecumenico dei cristiani con la speranza che si possa, proprio dal prossimo anno,
trovare la strada per celebrare la Pasqua nello stesso giorno, ogni anno, seguendo i
criteri definiti proprio nel Concilio di Nicea.

Anche per questo appare quanto mai necessario promuovere una conoscenza storico-
teologica del Concilio di Nicea e della sua recezione per far comprendere quanto sia
attuale e fecondo questo concilio per la vita quotidiana della Chiesa del XXI secolo,
chiamata a confrontarsi con antiche e nuove sfide a livello universale e locale.

“Generato, non creato, della stessa sostanza del Padre”

Il Concilio di Nicea, voluto da Costantino per garantire la pace e per riportare la
verita sul Figlio di Dio nella Chiesa, anche oggi necessita di essere riscoperto e
approfondito.

Troppo spesso capita che Dio, Padre Figlio e Spirito Santo, venga relegato dietro le
quinte del palcoscenico di questo mondo. Oggi la Chiesa ha la necessita di ripartire dalla
verita di Gesu Cristo, Figlio di Dio, morto e risorto al terzo giorno. Il resto ¢ contorno!
E dalle radici che bisogna partire per non perdere vigore e, soprattutto, per non
perdere la fede. Altrimenti si corre il rischio di ridurre il cristianesimo a tanti e
complessi apparati del fare, dove la dimensione della fede rischia di essere posta
sempre piu al secondo posto.

Esorto allora ciascuno di noi a lasciarci provocare perché oggi la nostra fede venga
confermata e rifondata. A questo scopo, questo pomeriggio verra consegnata
a ciascuno di voi la Lettera Pastorale per I’anno 2024-2025 che ha come titolo:
“2025: un anno di Grazia. Cristiani in cammino verso 1’Unita guardando a Nicea
(325-2025)”.

Proprio per ricentrarci nella nostra fede oggi ¢ venuto in nostro aiuto un amico e una
esimia personalita del mondo accademico italiano, con I’intervento “Generato, non
creato, della stessa sostanza del Padre”, il Preside della Pontificia Facolta Teologica
dell’Ttalia Meridionale, il professor don Francesco Asti.

Caro Preside, ¢ un onore per noi averla oggi qui. E la ringraziamo anche per la
benevolenza di aver voluto fare in modo che il Ciclo di Conferenze — che la nostra
Eparchia vive ormai ogni anno da cinque anni — il prossimo anno sara un Ciclo di



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 59

Conferenze organizzato dall’Eparchia, dal Centro Studi per I’Ecumenismo in Italia,
assieme alla Pontificia Facolta di Napoli. Ritengo sia davvero una grande cosa e un
bel segno di vita ecclesiale.

Speriamo che in futuro la collaborazione tra I’Eparchia e la Pontificia Facolta possa
crescere sempre piu, per il bene della Chiesa Una.

L’augurio peripresenti oggi, e per tuttal’Eparchia, € che questo possa essere un punto
di svolta per riconsiderare il nostro essere cristiani, per diventare evangelizzatori piu
efficaci, per sentire sempre piu ogni giorno la chiamata di Cristo ad una conversione
del cuore, perché il mondo possa splendere — nonostante il tanto buio che prova a
prendere piede — della luce di Cristo “luce da luce, Dio vero da Dio vero”.



60 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

XXXVII ASSEMBLEA DIOCESANA

«Generato, non creato,
della stessa sostanza del Padrey.

L’attualita della proposizione cristologica

di Nicea: aspetti teologici e spirituali.

Lungro, 30 agosto 2024

Francesco Asti, Preside PFTIM

Introduzione

La teologia del Novecento ha posto un problema di fondo che riguarda la fede
cristiana nel suo rapporto con la cultura classica greca. L’ellenismo avrebbe assunto
il cristianesimo, trasformandolo in una sua filosofia sull’uomo e su Dio. Agli inizi
del cristianesimo si sarebbe operato un vero e proprio abbassamento della novita
annunciata da Cristo per far posto ad un pensiero cristiano, in cui I’immortalita
annulla la portata innovativa della risurrezione. Di conseguenza la storia resta
nel suo svolgersi ciclico senza considerare la prospettiva escatologica della fede
cristiana’. Il processo di inculturazione iniziale ha comportato un vero e proprio
“tradimento” degli ideali cristiani riducendoli alla sola prospettiva antropologica e
facendo divenire la fede in Gesu Cristo religione dell’Europa’.

Le questioni trinitarie e cristologiche mostrano quel “tradimento” a partire
dall’utilizzo di terminologie che risentono della cultura greca. In realta Nicea
manifesta come la fede cristiana ¢ trasmessa con 1’uso di parole che provengono
da culture diverse per esprimere a pieno il mistero della morte e risurrezione di
Cristo e della sua relazione con il Padre nello Spirito Santo. La produzione di nuovi
vocaboli o I'utilizzo di altri con significato nuovo sono alla base del processo di
evangelizzazione, in cui si vuole dare ragione della propria fede nella Santissima
Trinita.

A Nicea si teorizza un metodo di ricerca che si esprime nel confronto tra le opinioni
teologiche diverse o in opposizione. Il dibattito collegiale, la ricerca della verita
seguendo la via evangelica e dei Padri, il rinnovare la prassi ecclesiale sono alla
base della crescita dell’intera comunita cristiana. Il principio fondante della ricerca
sta in questa convinzione che in vario modo sosterra lo sviluppo del cristianesimo:



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 61

MR




62 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

la ragione illustrata dalla fede. Tra il credere e la ragione umana non vi puo essere
opposizione, ma un vero e proprio dialogo per far emergere sempre ¢ comunque la
verita di fede.

I presupposti metodologici, logici ed ermeneutici a Nicea mostrano due grandi
derive che accompagneranno la teologia e la prassi ecclesiale: lo gnosticismo e
il pelagianesimo. Una visione del Figlio di Dio disincarnata produce una Chiesa
dell’¢lite e dell’intimismo; una visione del Figlio di Dio solo nella sua umanita crea
una Chiesa mondana e senza aspirazione alla vita eterna. Queste estremizzazioni
sono superate solo quando si afferma la consustanzialita del Figlio al Padre e
all’uomo. Tale parola che di per se stessa non deriva dal Vangelo diventa essenziale
per esprimere in pienezza 1’appartenenza del Figlio al Padre e nell’incarnazione a
ciascun uomo e a ciascuna donna, offrendo se stesso per il perdono dei peccati e
donando lo Spirito della riconciliazione. Il presente lavoro intende mostrare come
le derive del passato sono presenti ancora oggi e come il concetto di consustanziale
unisce perfettamente la realta divina con quella umana.

1. Deffervescenza delle questioni trinitarie e cristologiche

I primi secoli del cristianesimo sono caratterizzati da una forte connotazione
carismatica, il cui centro ruota attorno all’annuncio del vangelo alle genti. Vi ¢
un’effervescenza culturale dovuta ad un nuovo modo di intendere Dio, I’'uomo e
il mondo. La nuova stagione umana non ¢ piu caratterizzata da dei antropomorfi,
da teogonie e dalla ricerca di una Trascendenza assoluta. L’annuncio della nuova
fede ¢ dirompente tanto che i cultori della saggezza umana rispondono a Paolo che
lo sentiranno un’altra volta (At 17). L’annuncio della Risurrezione di Gesu unto
dal Padre e, insieme con Lui, datore dello Spirito Santo non rientra nel modo di
intendere la natura della divinita e dell’umanita. Un uomo di nome Gesu crocifisso
per blasfemia, perché si faceva Dio, come puo risorgere dai morti?

La tradizione dei miti greci vede in Orfeo I’apice della riflessione umana: la morte
inghiotte tutto e tutti. Nessuno puo ritornare in vita dall’Ade, una volta morto.
Lo stesso poeta Orfeo segretamente risponde con uno sfiduciato “impossibile”:
Euridice ¢, allora, persa definitivamente. Non puo non far altro che cantare i misteri
della vita oltre la morte: «Felice chi avendo veduti i misteri, / va sotto terra; / egli sa
della vita la fine, / sa della vita il principio»®. Resta un dato che accomuna la nuova
fede e 1 miti religiosi dei greci I’appartenenza a Dio, 1’origine divina dell’'uomo:
anch’io sono di stirpe divina (Petelia I1I sec. A.C.)*. San Paolo ritorna sulla poesia
di Arato, in cui I’origine del genere umano ¢ legato alla realta divina, ma il fine
dell’uomo, il suo essere dopo la morte resta nell’ambito del mito. Paolo annuncia



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 63

che dopo la morte il credente risorge in Cristo Gesu.

Nascono spontanee domande sulla nuova fede che diventano sempre piu incalzanti:
chi ¢ Gesu di Nazareth? Quale legame ha con Dio? Chi ¢ lo Spirito Santo? Quale
ruolo ha I'uvomo nel progetto salvifico di Dio? Cosa vuole dire deificazione/
santificazione? La relazione tra Dio e il mondo ha un inizio e quale ¢ il termine
finale del mondo?

I temi teologici appassionano i credenti; diventano puntolo per gli studiosi di nuove
ricerche, perché non riguardano solo ’aspetto intimo e spirituale dell’'uvomo, ma
coinvolgono le relazioni sociali; entrano nel vivo della quotidianita del credente
fino ad intrecciarsi con la politica, creando partigiani dell’una o dell’altra sponda
delle posizioni teologiche. Una tale situazione religiosa e sociale ¢ indicativa
dell’effervescenza del momento, in cui le questioni trinitarie e cristologiche
interrogano fortemente il vivere del credente.

Le discussioni non sono subite, ma implicano la formazione di veri e propri partiti
che si esprimono a volte con violenza inaudita, facendo esiliare vescovi, preti e
monaci che dissentivano dalle linee politiche attuate. Vere e proprie guerre con
spodestamenti di cattedre episcopali a favore di filoariani o avversari dell’arianesimo.



64 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Basilio di Cesarea stigmatizza questi tempi offrendo una immagine caustica: «a
che cosa paragoneremo dunque la situazione presente? E piuttosto simile a un
combattimento navale ingaggiato da bellicosi guerrieri avvezzi a battaglie sul male,
i quali a causa di vecchie contese avessero 1’animo molto gonfio di collera gli uni
contro gli altri»’®. Le dispute teologiche sono descritte da Basilio in due posizioni
opposte, una per eccesso ¢ 1’altra per difetto. Esse minano la retta dottrina della pieta
favorendo posizioni teologiche opposte piu che salvaguardando il dato rivelato.
Allora si ha che «alcuni sono trascinati dall’influsso del giudaismo a confondere le
persone; altri, dall’influsso dell’ellenismo, a contrapporre le nature»®.

Le due posizioni risultano essere effettivamente i due estremi, in cui la riflessione
teologica si sviluppa, perché riguardano la natura umana e quella divina di Gesu
Cristo. Enfatizzando ora ’una ora I’altra si limita I’ortodossia e di conseguenza
anche la prassi pastorale viene influenzata dalle diverse riflessioni teologiche assunte.
Quando viene a mancare 1’ortodossia, anche la vita liturgica, quella sacramentale,
morale e spirituale sono impoverite e diventano pretesto per sostenere le proprie
posizioni teologiche. L’ortodossia si manifesta sempre in ortoprassi, perché la fede
in Gesu Cristo ¢ testimonianza viva; ¢ esperienza che coinvolge le relazioni sociali.
Di ci0 ne era ben convinto Basilio, quando sostiene che «uno solo ¢ ormai lo scopo
dell’amicizia: parlare a proprio piacimento; e motivo sufficiente di inimicizia ¢ il non
convenire nelle opinioni. Per I’'unione della rivolta, il condividere lo stesso errore
da piu affidamento di qualsiasi congiura. Chiunque ¢ teologo, anche chi ha 1’anima
segnata da mille macchie. Di conseguenza, per i novatori vi ¢ grande abbondanza
di partigiani. Cosi, intriganti autoelettisi si dividono la presidenza delle Chiese non
curanti del piano dello Spirito Santo, e poiché ormai le istituzioni evangeliche sono
state completamente confuse dal disordine, lo scontro per le sedi episcopali sono
indescrivibili: ognuno di quelli che ambiscono a mettersi in vista usa la violenza per
farsi ammettere alla presidenzay’.

Le due sponde del pensare le relazioni trinitarie e la persona di Gesu Cristo difettano
per quanto riguarda I’interpretazione della Scrittura e il ricorso alle tradizioni
apostoliche. Per Basilio le due fonti sono sufficienti per un arbitrato alle contese
createsi. Il Presule indica in questo modo la necessita di andare alla sorgente della
rivelazione, perché si possa affrontare i nodi teologici che riguardano la fede in
Gesu Cristo.

Nei primi secoli si assiste alla formalizzazione di un metodo nella ricerca teologica,
quello del confronto, se pur acceso, tra le diverse opinioni teologiche. Il riunirsi
insieme, il dibattere sulle diverse posizioni teologiche, il cercare una soluzione
plausibile su varie materie che riguardano il vivere dei credenti assumono sempre
piu i tratti di un’assemblea qualificata, descritta come sinodo. La ricerca su temi



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 65

di fede non puo piu prescindere dalle fonti quali la Scrittura e la Tradizione.
L’interpretazione dei testi sacri diventa il vero campo di indagine per dirimere le
questioni teologiche. L'uso delle parole ¢ il loro significato danno vita ad una nuova
stagione di riflessione sull’importanza dei linguaggi per annunciare le verita di fede.

1.1 Il metodo sinodale

I1 desiderio di confrontarsi con parresia nella comunita delle origini ¢ proprio
dell’ Apostolo Pietro che presiede le assemblee per poter ascoltare non solo cio che
i membri della Chiesa hanno da dire, ma cio che lo Spirito prepara per la Sposa di
Cristo. Ad esempio ’elezione di chi doveva prendere il ministero di Giuda Iscariota
¢ vissuta in un clima di preghiera, perché Dio possa guidare il suo popolo (cf. At 1,
14-26). La scelta non ¢ dettata da una rigida regola giuridica, né per un mero gioco
di fortuna, ma proviene da Dio invocato come vero Artefice della scelta. E lo Spirito
che ¢ presente in mezzo alla comunita e che la istruisce nel realizzare il progetto
salvifico (cf. Mt 18, 20). La scelta, quindi, non dipende dalla bravura dei presenti
o dalle loro capacita gestionali, ma dalla loro esperienza che hanno fatto di Gesu
Cristo. La caratteristica fondamentale era I’aver vissuto con Gesu per essere sincero
testimone della risurrezione del Signore. Il fondo della scelta dipende dall’esperienza
che uno fa di Dio nella sua vita. In questo senso lo Spirito invita a scrutare il cuore
dei credenti, perché si possa continuare 1’opera di evangelizzazione. La missione di
essere Apostolo non consiste nello spadroneggiare sul popolo a lui affidato, ma nel
farsi servo della parola di salvezza, percependo la forza dello Spirito-guida.

Le problematiche legate all’annuncio sono 1’origine di un ulteriore passo
nella comprensione di essere e di costituire Chiesa. A Gerusalemme si discute
sull’opportunita o meno di circoncidere coloro che provengono da altre fedi. Paolo
e Barnaba sono i testimoni diretti di cid che Dio compie nei cuori dei Greci. Il
Concilio apostolico di Gerusalemme diventa nel tempo una forma paradigmatica
nell’affrontare le questioni piu spinose che attanagliano la Chiesa (cf. At 15; Gal
2, 1-10). Pietro si trova dinanzi ad un reale bivio, perché dalla sua scelta dipende il
futuro della Chiesa di Gesu: circoncisione o non circoncisione dei pagani. Ancora
una volta il capo degli Apostoli si lascia guidare dallo Spirito Santo. La discussione
molto animata diventa materia della sua preghiera accorata, per cui la svolta decisiva
¢ frutto di cio che Dio vuole per la sua Chiesa. Pietro viene cosi descritto insieme
agli Apostoli, ai presbiteri nell’atto di assumersi la responsabilita del suo ufficio in
maniera collegiale.

Il metodo di lavoro scelto non ¢ quello di soddisfare la maggioranza, ma
rispecchiare il volere di Dio che desidera essere annunciato ovunque. La scelta di



66 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Pietro non ¢ un’operazione
di  sindacato o di
aggiustamento diposizioni;
¢ voluta e sostenuta da Dio
per quella comunita®. Il
bene da scegliere ¢ Cristo
per la comunita. Cio
implica uno spogliamento
dei propri interessi per
guardare con gli occhi
di Dio la sua Chiesa. Lo
Spirito Santo dispone i
cuori dei presenti ed ¢
invocato  continuamente
da Pietro per far si che il
prescelto o la decisione
siano manifestazioni
della volonta di Dio
Padre. In questo modo il
discernimento apostolico
diventa  modello  per
quello comunitario.
L’intera comunita ha come
criterio di verifica la vita
di Cristo e come fine il
raggiungimento del regno. L’oggetto del giudizio sara il cammino storico della
chiesa in ogni sua dimensione. Tutto sara esaminato, ritenendo cid che ¢ buono,
gradito a Dio e perfetto (cf. Rm 12, 1-2). II riunirsi per discutere della vita della
chiesa, per dibattere temi che riguardano la fede e la morale diventa sempre piu
patrimonio della comunita cristiana.

Anche a Nicea i vescovi sperimentano la presenza dello Spirito Santo che li guida
ad entrare nel mistero trinitario, nel confessare e professare la fede nell’unico Dio in
tre persone. Atanasio nella Lettera agli Antiocheni fa presente che non ¢’¢ bisogno di
altre formule di fede, perché basta quella professata a Nicea dai padri, «poiché nulla le
manca, anzi ¢ piena di pieta». Percio non si avvertiva I’urgenza di stilare una seconda
professione di fede nel sinodo di Serdica, «affinché non fosse dato un pretesto a quanti
vogliono scrivere ripetutamente professioni e definizioni di fede»’.

Atanasio chiede che si faccia discernimento su cio che viene affermato da fazioni




Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 67

contrarie alla formulazione di Nicea. Ario era considerato un vero nemico di Cristo,
Sabellio e Paolo di Samosata come empi, Valentino e Basilide come estranei alla
verita ¢ Mani come inventore di dottrine perverse!®. Tutti questi avevano creato
delle vere e proprie scuole di pensiero che sfociavano in una prassi religiosa
contraria all’insegnamento del Vangelo e della Tradizione. Il richiamo del vescovo
di Alessandria ¢ quello di fare propria la professione di Nicea e di dare vita ad un
sano discernimento in cui ¢ impegnata tutta la comunita cristiana per accogliere
nuovamente chi si era allontanata da essa seguendo dottrine perverse. Il discernere
¢ il modo per realizzare cio che era stato stabilito a Nicea. Giudicare, accogliere
e pacificare sono le caratteristiche di coloro che sono guidati dallo Spirito per
realizzare gli insegnamenti di Gesu''. Il discernere comunitario non ¢ rivolto solo
ed esclusivamente a coloro che desideravano rientrare nella comunione cattolica,
ma anche a coloro che nelle chiese amano le divisioni e producono confusione.
L’intento del vescovo era quello di riportare la pace nelle comunita cristiane,
sostenendo I’impegno di tutti nella misura in cui pongono al centro degli interessi
la sana e retta dottrina circa la Trinita.

Nel convenire insieme, pregando, la comunita sperimenta 1’azione dello Spirito
che la conduce alla verita tutta intera. La comunita fa esperienza della propria
kenosi, perché soltanto spogliandosi delle zavorre del peccato e dell’egoismo, puo
essere pronta ad accogliere il vangelo dell’amore. Kenosi e koinonia rappresentano
il fondamento dello stare insieme per discernere la volonta di Dio. Cid lo aveva
percepito Pietro che opera con gli anziani a Gerusalemme; lo aveva sperimentato
Atanasio che sostiene la retta fede nella Santissima Trinita. Non vi ¢ abbassamento
di se stesso, se non nel favorire ed accrescere la comunione tra i membri della
Chiesa. Ogni membro della comunita vive I’unione a Gesu Cristo, uscendo dal
proprio egoismo per essere tutto per gli altri. Il dividersi ¢, al contrario, 1’atto di
chiusura nei riguardi degli altri, ¢ il prevalere delle proprie opinioni senza la volonta
di cambiarle. E lo Spirito che opera nella Chiesa la kenosi e la koinonia; aiuta ogni
membro della comunita ad avere coscienza dei propri limiti e delle proprie fragilita
per essere forza per realizzare la comunione. Il camminare insieme non pud non
essere l’effettiva concretizzazione del perdersi per ritrovarsi nella comunione
fraterna'?. Infatti ogni credente sperimenta che lo Spirito di verita & kenosi, perché
si dona elevandolo alle sublimi altezze dell’unione con Dio ed ¢ koinonia, perché
mette in comune le ricchezze di Dio nell’accrescere la sua santitd. Il sinodo di
Nicea insegna che il metodo del confrontarsi e del discernere insieme da frutti per
la santificazione di ogni membro della Chiesa di Gesu Cristo. Al di 1a delle contesi
dottrinali il desiderio di essere uniti a Cristo per entrare nel regno del Padre anima
il cuore e la mente del credente.



68 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

1.2 Principio interpretativo

Atanasio, rivolgendosi a Serapione sulle relazioni che intercorrono tra il Padre,
il Figlio e lo Spirito Santo, offre un principio fondamentale da cui non possiamo
prescindere: la ragione illuminata dalla fede. Cosi si esprime: la divinita «non ¢
(una realta) che si trasmette con dimostrazioni logiche, bensi mediante la fede e
la ragione illuminata dalla fede, accompagnata da timore reverenziale»'>. Non
possono essere in opposizione la fede in Gesu Cristo e la ragione, pena una visione
di uomo unilaterale e non confacente al progetto di Dio. Il ragionamento (logismos)
¢ vero, nella misura in cui ¢ pienamente illuminato dalla pieta, quella stessa che fa
da fondamento alla retta fede. Atanasio individua il principio unitario della vita di
fede, superando cosi una dicotomia che produce solo ed esclusivamente estremismi,
quali sono le eresie. Quando la ragione ¢ separata dalla fede, si ha una concezione
gnostica di Dio, dell’uvomo e del mondo. Viceversa quando vi ¢ solo la fede, si
scorge un fideismo che nega valore alla ragione considerata incapace di cogliere
I’altezza e la profondita di Dio.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 69

Per Atanasio né la fede né la ragione possono separatamente elevarsi a contemplare
la Trinita, perché quest’ultima ¢ sempre al di 1a dell’intelligenza umana. La realta
di Dio ¢ svelata dalla Scrittura che attenua «la nostra impossibilita a spiegare a
parole e persino a cogliere queste realta» con le illustrazioni quali immagine,
splendore, fonte-flume, sostanza-impronta'®. In questo modo «¢ possibile parlare
(della Trinita) in modo semplice e sicuro, riflettervi senza mancare di riverenza, e
credere che unica ¢ la santificazione che, originando dal Padre, mediante il Figlio,
si compie nello Spirito Santo»'*. Per rispondere ai ragionamenti degli ariani e degli
pneumatomachi viene in soccorso la ragione illuminata dalla fede che utilizza delle
illustrazioni per affermare I’ortodossia e 1’ortoprassi. Negare la divinita del Figlio e
la personalita dello Spirito Santo comporta una diversa visione della Chiesa e delle
relazioni umane. Infatti si abbassa il valore salvifico ed escatologico dei sacramenti,
di conseguenza si produce un’impossibilita della creatura a rivolgersi nuovamente
a Dio per essere nell’eternita in comunione con Lui.

I linguaggi che possono narrare le meraviglie di Dio possono essere duplici:
apofatici e catafatici. Le immagini che Atanasio propone e che spesso provengono
dalla cultura preesistente al cristianesimo non abbassano lo splendore della Trinita
quanto piuttosto hanno come scopo quello di trasmettere in modo semplice la fede
nelle Persone divine. La creatura fa uso della ragione per avvicinarsi il piu possibile
al mistero divino con ’aiuto della fede. Dio si rivela attraverso le parole umane
che tentano di cogliere qualcosa della sua essenza. Le illustrazioni sono dei modi
umani per parlare di Dio agli uomini aprendo la loro ragione ad una comprensione
maggiore di Dio.

La ragione illustrata dalla fede viene esercitata nella lettura saporosa della Sacra
Scrittura che resta la fonte inesauribile per vivere Dio nella propria vita. Atanasio
indica a Serapione che la concordanza tra la Scrittura e la Tradizione su materie di
fede e di morale come 1’unita e la Trinita di Dio o I’agire del credente resta I’unico
criterio perché si possa parlare di ortodossia e cattolicita: «le divine Scritture
mostrano dunque concordemente che lo Spirito Santo non ¢ creatura, ma realta
propria del Verbo e della divinita del Padre. E cosi infatti che I’insegnamento dei
santi converge (nell’affermazione) della santa e inseparabile Trinita, e questa ¢
I’unica fede della Chiesa cattolica»'.

Il ricorso alle Scritture e alla Tradizione per fondare le proprie posizioni teologiche
diverra il modo di procedere non solo di coloro che difendono la fede nell'Unigenito
Figlio di Dio, ma anche di coloro che sostengono che il Figlio di Dio ¢ creatura'’.
Lo scontro ¢ sull’interpretazione della Sacra Scrittura e della Tradizione. Per
Atanasio la concordanza tra fede e ragione, tra Scrittura e Tradizione ¢ il segno
della logicita dei propri argomenti teologici. Quando vi ¢ connessione tra le varie



70 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

realta presentate, allora
la creatura si avvicina,
per quanto sia possibile
umanamente, al mistero
trinitario. Quando non vi
¢ concordanza, allora si
creano processi illogici,
perché non vi ¢ la vera
trasmissione di  Dio
all’'uvomo. La mancanza
di legame tra Scrittura/
Tradizione e la ragione
scade  nell’irrazionalita
degli “Ariomaniti” cosi
definiti da  Atanasio,
perché presi dal sacro
furore di Ario che
pensava di avere definito
la Trinita facendo del
Figlio una creatura. I
processi illogici sono
prodotti a loro volta da
una visione mitologica di
Dio retaggio della cultura
greca. Il passaggio dalla
mitologia alla teologia
diventa fondamentale nel discutere sulla natura umana e divina di Gesu Cristo,
sulla Persona dello Spirito Santo. Quando si ricorre alla filosofia platonica e neo
platonica, si corre il rischio di vedere il Figlio come un demiurgo ¢ lo Spirito come
la forza rigenerante di Dio.

La mitologia rinchiude la Trinita in una forma di degradazione dell’essere, per cui
vengono a mancare 1’unita dell’essenza e le relazioni intra-trinitarie. La teologia ¢
un parlare di Dio alla creatura; ¢ un parlare su Dio della creatura che risponde al
suo Creatore con un atto di ragione. Allora per Atanasio non si sta producendo una
nuova mitologia, ma si sta dando ragione alla fede in Gesu Cristo Figlio del Padre
nello Spirito Santo e non gia il Padre ¢ il nonno e lo Spirito Santo ¢ il nipote e il
Figlio resta figlio di Dio: «chi sentendo queste cose, riterra quei tali ancora Cristiani
e non piuttosto Elleni? Simili cose gli Elleni vanno dicendo tra di loro contro di




Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 71

noi»'®. Questa ¢ la linea degli eretici che trascinano il cristianesimo in una nuova
forma di politeismo, ma la vera fede trasmessa a Nicea afferma che «la Trinita ¢
santa e perfetta, riconosciuta Dio nel Padre, nel Figlio e nello Spirito Santo. Essa
non ¢ mescolata con nulla di estraneo o estrinseco; non consta di Creatore e realta
prodotta, ma tutta intera crea e produce. E identica in se stessa, indivisibile nella
natura, unica nella sua operazione. Il Padre opera, infatti, ogni cosa per mezzo del
figlio nello Spirito Santo e cosi ¢ mantenuta 1’unita della santa Trinita»'.

1.3 La ricerca di vocaboli per delineare la fede trinitaria e cristologica

I problemi terminologici degli inizi sono la testimonianza piu sincera di come la
Chiesa tenta di contemplare il suo Signore per farlo conoscere a tutti i popoli. Vi
¢ un’intima esigenza della fede, quando per evangelizzare i popoli bisognava e
bisogna rispondere a domande ben precise che riguardavano la relazione di Gesu
con Dio Padre o la presenza dello Spirito. I problemi teologici avvengono proprio,
perché il discepolo di Gesu incontra uomini e donne che chiedono ragione di quello
che ascoltano. La riflessione teologica produce termini che vengono dalla cultura
ellenista, ma che spesso sono usati con significato nuovo. Ne crea altri che prima
non esistevano e che corrispondono al fine di annunciare il Vangelo. Cio sta ad
indicare non solo la malleabilita di una lingua, ma anche e soprattutto il desiderio
della Chiesa di annunciare il Vangelo, facendolo comprendere alle popolazioni che
non solo gravitavano nel Mediterraneo, ma che si trovavano agli estremi confini
della realta allora conosciuta. Non c’era la pretesa di ellenizzare il cristianesimo
quanto piuttosto di annunciare il Vangelo con la lingua greca e con quella latina. I
concetti di persona, di consustanziale, di natura e missioni, relazioni e processioni
non rappresentano il mondo ellenistico, ma sono la cultura del cristianesimo; sono
quelle novita teologiche e antropologiche che restituiscono dignita all’'uomo e alla
donna di ieri e di oggi®®.

A Nicea Atanasio ¢ convinto assertore che le nuove parole usate sono quelle che
piu si possono avvicinare al mistero dell’unita e della trinita di Dio. Il problema
terminologico sta al fondo della questione di annunciare rettamente la Persona del
Padre, del Figlio e dello Spirito Santo. I termini diventano importanti, perché si
possa penetrare la relazione che vi ¢ tra il Padre e il Figlio, tra il Padre per mezzo
del Figlio e lo Spirito Santo. Particelle e congiunzioni diventano motivo di grande
discussione, perché al cambiare di esse cambia la visione di Dio, della sua essenza
e delle persone divine.

Atanasio afferma risolutamente che «in primo luogo, dunque, sono degni di
condanna, anche perché pur rimproverando ai vescovi riunitisi a Nicea di aver fatto



72 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

ricorso a termini non contenuti nelle Scritture (benché questi termini non fossero
blasfemi, ma solo utilizzati per abbattere I’empietd), essi stessi, gli ariani, sono
incappati nella stessa accusa facendo ricorso ad espressioni non contenute nella
Scrittura ed escogitando degli insulti contro il Signore senza sapere né cosa dicono
né cosa affermano»?'. E lecito fare ricorso a termini che non sono presenti nella
Sacra Scrittura per rendere ragione della fede nella Santissima Trinita? Atanasio
fa presente che anche gli ariani fanno ricorso a parole che risentono della cultura
filosofica e teologica dei Greci. Infatti la questione che riguarda il Figlio di Dio si
sviluppa su termini quali ingenerato e generato.

Nel Fedro di Platone la differenza era data dal fatto che con la prima parola si voleva
affermare il principio primo a-principiato da cui deriva tutto, per cui il secondo
termine indicava la generazione storica e cangiante. Per discutere sull’anima
immortale il Socrate di Platone utilizza il ragionamento sul movimento:

«Ogni anima ¢ immortale. Infatti ¢ immortale cio che ¢ in continuo movimento,
mentre cid che muove altro o ¢ mosso da altro, quando cessa di muoversi, cessa
anche di vivere. Evidentemente solo c¢id che si muove da sé, dato che non viene
meno a se stesso, non cessa mai di muoversi, ma anzi ¢ fonte di movimento per
tutte le altre cose che si muovono. Un principio poi € ingenerato; infatti & necessario
che tutto cid che nasca, nasca da un principio, ma che questo principio non nasca
da nulla. Perché se un principio nascesse da qualcosa, non potrebbe nascere da
un principio. E dato che esso ¢ ingenerato, ¢ necessariamente anche incorruttibile;
infatti, una volta che il principio sia venuto meno, né esso nascera mai da qualcosa
né qualcosa d’altro nascera mai da esso, se ¢ vero che bisogna che tutte le cose
nascano da un principio»?.

La parola principio a-principiato per gli ariani ¢ il Padre, mentre per il Figlio si
dice “generato” riferentesi alla generazione umana, per cui ¢ creatura inferiore
rispetto al Padre che ¢ I’origine di tutte le cose fatte. Lo stesso Atanasio si sofferma
sull’espressione “non fatto” per spiegare la natura divina del Figlio di Dio. La
questione terminologica esprime un’esigenza di fede, chiarire, per quanto sia
possibile umanamente, la relazione tra il Padre e il Figlio nell’eternita.

Anche Basilio di Cesarea ritorna sul problema del linguaggio da utilizzare per
avvicinarsi il piu possibile al mistero di Dio Trinita. Nel suo trattato Sullo Spirito
Santo riporta 1’accusa che gli viene rivolta, cio¢ quella di essere un novatore, un
creatore di neologismi per dare ragione della relazione che si instaura nell’eternita
tra il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo: «come dunque sarei io un novatore, un
coniatore di neologismi, quando cito come autori e difensori di questa parola interi
popoli e citta e un costume piu antico di qualsiasi memoria umana e uomini colonne
della Chiesa, eminenti in ogni scienza e forza dello Spirito?»*.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 73

e i

Il Presule fa ricorso alla Sacra Scrittura, ai Padri, al ragionamento, perché si possa
superare il problema dell’arianesimo e del modalismo, per affermare che “una sola
sostanza tre persone”. Ritorna sulla questione di definire il valore della congiunzione
e delle preposizioni all’interno delle frasi: «principio dell’insegnamento ¢ la parola.
Ma parti del discorso sono sillabe e parole. Di conseguenza non ¢ fuori di proposito
I’analisi delle sillabe. Questioni insignificanti all’apparenza, ma non per questo
trascurabili. Anzi, proprio perché la verita ¢ difficile da cacciare, dobbiamo farle
la posta da ogni parte»®*. Infatti inizia la sua riflessione a partire dalle espressioni
liturgiche presenti nella dossologia per indicarne il valore semantico. Terminare la
preghiera usando la formula «insieme al Figlio con lo Spirito Santo» oppure «per
mezzo del Figlio nello Spirito Santo» per molti comportava un diverso modo di
intendere la relazione tra il Figlio e lo Spirito Santo rispetto al Padre?. E evidente
che Basilio deve determinare le formule dossologiche facendo riferimento a
due complementi che in analisi logica indicano differenza tra materia e mezzo/
strumento?.

Per Basilio le due espressioni sono sinonimiche seguendo cio che ¢ presente nella
Sacra Scrittura e nella Liturgia. La relazione tra le Persone divine non ¢ soggetta



74 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

a mutazione, perché sono
soggetti sussistenti la cui
essenza ¢ la stessa. Non
si vuole suggerire nella
preghiera che lo Spirito
santo sia minore del
Figlio o che sia una forza
emanantesi dal Padre o
ancora di piu un modo di
presentarsi di Dio. Anzi
la loro consustanzialita,
espressione nuova,
manifesta la loro comune
divinita in una pericoresi
d’amore  I’Uno  con
I’ Altro nell’ Altro.

Il problema terminologico
¢ affrontato anche da
Agostino di  Ippona
che osserva come i
padri orientali hanno
dovuto usare vocaboli
della cultura greca per
affrontare questioni
trinitarie e cristologiche.
Infatti afferma che «per
parlare dell’inesprimibile, affinché potessimo esporre in qualche modo cio che non
si puo assolutamente spiegare, i nostri greci hanno usato I’espressione: «una essenza,
tre sostanze»: i latini invece: «una essenza o sostanza e tre persone», poiché — come
abbiamo gia detto — nella nostra lingua, cio¢ in latino «essenza» e «sostanzay sono
abitualmente sinonimi»?’. Il problema terminologico mostra un’esigenza concreta
proprio della fede in Gesu Cristo, quella di incarnarsi in culture diverse, in linguaggi
diversi per poter annunciare la salvezza. Si pone un ulteriore passaggio linguistico,
quello di passare dal greco al latino, da una mentalita orientale a quella occidentale.
Agostino indica che le parole greche tradotte in latino possono assumere un altro
significato, per cui c’¢ bisogno di una mediazione linguistica per annunciare la
Trinita delle Persone divine nell’unica essenza divina. Allora si pone una questione
sull’utilizzo del termine persona, in quanto in greco c’¢ ipostasi che ¢ pit conforme




Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 75

al linguaggio greco e non gia a quello latino. “Una sola sostanza e tre ipostasi” in
greco; in latino si tradurrebbe “una sola sostanza e tre essenze”, perché ipostasi
si traduce in latino con essenze: «i nostri greci hanno usato I’espressione: «una
essenza ¢ tre sostanze»: i latini invece: «una essenza o sostanza ¢ tre personey,
poiché — come abbiamo gia detto — nella nostra lingua, cio¢ in latino, «essenza e
«sostanza» sono abitualmente sinonimi»®®. La traduzione di ipostasi con persone
non vuole far cadere in errore i credenti indicando loro la via del modalismo, ma
vuole proporre un’espressione non derivante dalla Scrittura, ma che ¢ conforme alla
lingua latina.

Basilio e Agostino individuano il fondo della determinazione linguistica, cio¢
trasmettere la fede in Gesu Cristo, Figlio di Dio alle varie nazioni del mondo.
Rendere il vangelo nelle lingue dell’uomo comporta un’assimilazione delle strutture
culturali preesistenti e di conseguenza un confronto serrato con una mentalita
diversa da quella che i cristiani vivono e trasmettono.

Anche oggi il problema si ripropone, quando lo studioso R. Panikkar si pone una
domanda sull’essenza del cristianesimo, sulla sua effettiva cattolicita, in quanto la
professione di fede cristiana comporterebbe 1’assunzione della spiritualitd semita e
I’adeguamento del proprio modo di pensare alle categorie teologiche e filosofiche
tipiche della riflessione greca®. Giunge ad affermare che se non si hanno queste
precomprensioni di fondo non si pud capire nulla del cristianesimo. Anzi con
grande plasticita insiste sul fatto che bisogna “circoncidersi” la mente per poter
accogliere il messaggio cristiano troppo legato alla cultura semita ed ellenista e,
quindi, incapace di poter assolvere al suo ruolo di fede universale. E evidente che per
fare cio bisogna svuotare tale fede da tutte le strutture di pensiero legate al mondo
ellenistico per essere realmente cattolico. Il suo intento ¢ quello di far emergere
I’originalita della fede cristiana, nucleo fondamentale, per poter dialogare con le
altre religioni e culture del mondo, in particolare con quelle dell’estremo Oriente.
Ilprocesso di de-ellenizzazione della fede cristiana che si sta producendo ¢ stigmatizzato
dalla riflessione di Papa Benedetto XVI che osserva come tale programma ha avuto
origine dalla Riforma di Lutero e di Calvino. Entrambi sostenevano che la parola
di Dio fosse troppo condizionata da un’interpretazione filosofica non confacente al
suo contenuto teologico®. Il passo successivo fu svolto da A. von Harnack che agli
inizi del Novecento tematizzo la spinta a de-ellenizzare il cristianesimo. Infatti per il
teologo e storico delle religioni tedesco bisognava giungere al pensiero genuino di
Gesu Cristo, liberando la Scrittura dalla patina di sovrastrutture create dalla filosofia.
11 fine teologico ¢ quello di restituire al mondo il vero Gesu storico che ¢ lontano
dalle teologie e dalle filosofie succedutesi nel tempo. Il recupero della coscienza,
quale luogo teologico in cui avviene I’incontro personale con il Dio rivelato, sposta



76 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

I’asse sul piano soggettivo della ricerca teologica, riducendo la riflessione al solo
dato antropologico. La fede in Gesu Cristo € un puro sentimento religioso, che supera
ogni struttura dogmatica ed ecclesiastica e che fa da ponte per dialogare con tutte le
professioni religiose presenti nel mondo.

Papa Benedetto sottolinea che il processo di de-ellenizzazione del cristianesimo
ha avuto varie ondate di riflessioni. L’ultima, la terza, avviene proprio agli inizi
del nuovo millennio. La tesi ¢ la seguente: «in considerazione dell’incontro con la
molteplicita delle culture si ama dire oggi che la sintesi con I’Ellenismo, compiutasi
nella Chiesa antica, sarebbe stata una prima inculturazione, che non dovrebbe
vincolare le altre culture. Queste dovrebbero avere il diritto di tornare indietro fino al
punto che precedeva I’inculturazione per scoprire il semplice messaggio del Nuovo
Testamento e inculturarlo poi di nuovo nei loro rispettivi ambienti»®'. La tesi attuale
riprende il fondo comune della teologia liberale tedesca, cioé liberare il Vangelo da
tutto cio che € considerato una sovrastruttura con il metodo storico-critico. Allora
il processo di de-mitizzazione o quello di de-strutturazione hanno un comune
denominatore, giungere al fondo dellesperienza della comunita primitiva di Gesu
per approdare alle sue vere parole, al suo pensiero originale per poi farlo rivivere
nellesistenza dei credenti. Questi processi hanno come primo principio il ristabilire
la verita storica dei fatti accaduti in Giudea al tempo di Gest, distinguendo il Gesu
della fede da quello storico. E proprio per un concetto di storia troppo riduttivo che
si giunge ad affermare che Gesu storico ¢ lontano da quello della fede.

Il riduzionismo cristologico ¢ frutto di una visione storica che non tiene conto
proprio di quello sviluppo terminologico che ha di mira il conservare loriginalita
della fede in Gesu Cristo. E proprio a partire da quell'annuncio straordinario che
la prima comunita e la Chiesa antica tentano una prima mediazione culturale non
con l'intento di trasformare la fede cristiana in una appendice dellellenismo. Anzi
vi era la ferma convinzione di voler annunciare il Vangelo a tutte le genti. Vi era la
necessita di dare ragione della propria fede, di comunicarla e di riflettere sui dati
rivelati. Vi era 'urgenza di entrare, per quanto era possibile, nel mistero comunicato
nella Persona di Gesu Cristo.

Non ce dubbio che vi ¢ un processo di interculturalita atto a mettere in dialogo culture
diverse e orientamenti vitali diversi, ma ¢ pur vero che da questo incontro nasce una
nuova cultura, una nuova visione del mondo, dell'uomo e di Dio. Anzi nasce una
nuova gamma di termini linguistici, giuridici, ecclesiastici che tentano di veicolare
loriginalitd della fede cristiana. E, di conseguenza, impossibile tornare indietro;
sarebbe un vero processo astorico, perché non si da valore al lavoro che tanti hanno
svolto per concretizzare il Vangelo di Gesu. Basti pensare, ad esempio, allopera di
traduzione di Cirillo e Metodio per le popolazioni slavofone. Anche in questo caso



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 77

la creativita dei cristiani
sta nel voler annunciare
la buona novella con
la cultura del posto,
tentando di  rendere
quel contenuto originale
in una nuova lingua
il pit possibile fedele
alloriginale, a cio che ¢
proprio della fede nella
risurrezione: vita eterna,
unita-trinita, ministeri,
carismi, primato pietrino,
collegialita sinodalita.

Lincontro tra cultura,
quindi,  provoca la
creativita linguistica; da
vita a nuove riflessioni
che rispondono alle
esigenze di quel popolo.
Ancora di piu, supera
cid che ¢ momentaneo
per  arricchire  tutta
quanta la Chiesa. Le
prospettive  teologiche
sorte con il processo di
contestualizzazione non danneggiano il kerigma, anzi favoriscono l'approfondimento
nella comunione del pensare e dell'agire di tutta quanta la Chiesa. Non c&¢, dunque,
un problema di ellenizzazione, ma di creativita che ogni popolo mette in atto per
essere sempre pil fedele al messaggio di Gesu Cristo nelloggi. Cosi anche il problema
che presenta Panikkar non riguarda uno spirito semita e un linguaggio ellenista,
perché lo stesso cristianesimo si ¢ sviluppato nellOriente dando vita a liturgie e
terminologie proprie di quel contesto sociale e culturale come la liturgia malabarica.

2. Estremi di una crisi cristologica

Le eresie del passato ritornano anche nel presente, se consideriamo che il

\

cristianesimo da sempre si ¢ confrontato con due forme estreme del pensare



78 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

teologico e di conseguenza dell'agire pastorale: lo gnosticismo e il pelagianesimo.
Non sono solo estremizzazioni che implicano una chiusura della fede al soffio dello
Spirito, ma concrete operazioni pastorali, in cui il soggetto propone iniziative che
servono pil alla difesa del dogma, anziché all'annuncio del Vangelo in un mondo
ormai cambiato. Queste due derive del pensiero cristiano trovano la loro espressione
pitt compiuta nelle posizioni di coloro che consideravano il Figlio di Dio solo una
creatura umana o allopposto solo un Intermediario divino. La riflessione trinitaria
che approda a Nicea non solo esprime la relazione divina tra il Padre e il Figlio con
il termine consustanziale, ma indica come negativa della vita di fede una visione
gnostica di Dio o una di tipo pelagiana, quando tutto dipende dalle sole forze
dell'uomo.

Quando non ¢ posto al centro dell'interesse teologico le relazioni divine, allora viene
meno anche I'idea di uomo come persona con una propria intelligenza aperta alla
Trascendenza. Quando si sottolinea una visione gnostica del Figlio di Dio, abbiamo
una chiesa disincarnata, un credente che non vive fino in fondo la propria esperienza
di Dio nelle difficili situazioni della storia. Un Dio lontano dal vivere umano chiuso
nella sua imperturbabilita. Quando non viene considerata la consustanzialita del




Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 79

Figlio al Padre, viene meno il valore dell'incarnazione che porta 'umanita ad essere
deificata nello Spirito per il sacrificio redentivo di Gesu Cristo. La volonta del Figlio
¢ quella del Padre che vuole far ritornare nella sua comunione 'umanita segnata dal
peccato. Il Figlio ¢ tutto del Padre per essere tutto dell'uomo. La questione non ¢ di
poco conto il distinguere tra generare e creare, tra generare e fatto, perché il Figlio di
Dio ¢ della stessa sostanza del Padre. Questa realta essenziale che il Vangelo insegna
realizza la salvezza di ogni creatura, concretizza la ricapitolazione delle realta create
nell'Unigenito Figlio di Dio che ha dato la vita perché il Padre regni per sempre
nella realta materiale e spirituale. Una visione cristologica disincarnata mostra un
credente poco aperto alla trasformazione del mondo, poco attento alla relazione
umana chiuso nel proprio intimismo. Di conseguenza si ha un'immagine di Chiesa
che non sa dialogare con le necessita della gente e che non sa sporcarsi le mani per
essere accanto gli ultimi della terra.

Una visione di Gesu Cristo schiacciata solo sulla sua natura umana non conduce il
credente alle altezze della comunione eterna con la Santa Trinita. In tale concezione
viene meno la consustanzialita, quel legame essenziale del Figlio al Padre. Potremmo
dire che ogni forma ariana conduce il credente a considerare solo ed esclusivamente
la potenza umana, la capacita umana di realizzare la salvezza. Quest'ultima non
proviene da un Dio fatto carne, ma dalla potenza della carne stessa che sostituisce
cosi la grazia divina. La riflessione teologica estrema conduce ad una prassi pastorale
e spirituale, in cui lorizzonte ultimo non ¢ rappresentato dalla vita eterna, ma dal
vivere bene qui ed ora. Senza la consustanzialita del Figlio si abbassa la prospettiva
escatologica, perché tutta la vita del credente si svolge nel voler proporre solo un
cambiamento delle realta mondane.

Il superamento di ogni forma di gnosticismo e pelagianesimo che limitano la fede in
Gesu Cristo fu sancito nel Concilio di Calcedonia (451), quando ancora una volta fu
usato il termine consustanziale per indicare le due nature nell'unica Persona di Gesu
Cristo: «consustanziale al Padre per la divinita e consustanziale a noi per 'umanita,
simile in tutto a noi, fuorché nel peccato, generato dal Padre prima dei secoli secondo
la divinita, e in questi ultimi tempi per noi e per la nostra salvezza da Maria Vergine
e Madre di Dio, secondo I'umanita, uno e medesimo Cristo Figlio Signore unigenito;
da riconoscersi in due nature, senza confusione, immutabili, indivise, inseparabili,
non essendo venuta meno la differenza delle nature a causa della loro unione, ma
essendo stata, anzi, salvaguardata la proprieta di ciascuna natura, e concorrendo a
formare una sola persona e ipostasi; egli non ¢ diviso o separato in due persone, ma
¢ un unico e medesimo Figlio unigenito, Dio, Verbo e Signore Gesu Cristo».

La pericolosita di queste estremizzazioni della fede in Gesu Cristo ¢ nuovamente
presentata da Papa Francesco nella Evangelii Gaudium che nella Gaudete et exsultate.



80 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Infatti per il Papa lo gnosticismo contemporaneo provoca «una fede rinchiusa nel
soggettivismo, dove interessa unicamente una determinata esperienza o una serie di
ragionamenti e conoscenze che si ritiene possano confortare e illuminare, ma dove
il soggetto in definitiva rimane chiuso nell'immanenza della sua propria ragione
o dei suoi sentimenti». In opposizione allo gnosticismo il neo-pelagianesimo
considera particolarmente la forza titanica dell'uomo che oscura la operosita della
grazia, nascondendo cosi la presenza silenziosa dello Spirito che agisce nel cuore
del credente. Infatti esso & «autoreferenziale e prometeico di coloro che in definitiva
fanno affidamento unicamente sulle proprie forze e si sentono superiori agli altri
perché osservano determinate norme o perché sono irremovibilmente fedeli ad
un certo stile cattolico del passato»*?. Concretamente queste due estremizzazioni
intendono dominare lo spazio ecclesiale con 1’ostentazione della liturgia, della
dottrina e del prestigio della Chiesa senza interessarsi del reale inserimento del
Vangelo nei bisogni concreti dei fedeli.

La visione gnostica e pelagiana della via di fede mina la chiamata alla santita,
cio¢ la realta piu concreta dei credenti che sperimentano nella quotidianita la loro
unione alla Trinita Santa. Queste derive bloccano il cammino spirituale del fedele
ingabbiandolo in strutture di pensiero che non esprimono ’esperienza viva della
Chiesa. Nello gnosticismo come nel pelagianesimo vengono a mancare la comunione
con tutti i membri della Chiesa e la propria adesione alla grazia trasformatrice di Dio.




Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 81

In particolare nell’esortazione apostolica Gaudete et exsultate il Papa osserva che
tali estremizzazioni falsificano il concetto di santita a favore di un immanentismo
antropocentrico che abbassa 1’orizzonte escatologico della fede producendo una
visione teologica schiacciata solo sul presente e sull’'uomo**. Coloro che propugnano
lo gnosticismo spirituale «concepiscono una mente senza incarnazione, incapace
di toccare la carne sofferente di Cristo negli altri, ingessata in un’enciclopedia di
astrazioni». La conseguenza ¢ «un Dio senza Cristo, un Cristo senza Chiesa, una
Chiesa senza popolo»®*. Tale riduzionismo implica una visione fredda e logica degli
insegnamenti di Gesu che allontana il credente dalle reali esigenze del momento*.
Di contro il neo-pelagianesimo spirituale si compiace delle proprie capacita,
togliendo cosi al Vangelo la freschezza e la semplicita. Per il Papa tale deriva
raggruppa in se stessa piu anime, quali I’ossessione per la legge, il fascino di esibire
conquiste sociali e politiche, 1’ostentazione nella cura della liturgia, della dottrina,
del prestigio della Chiesa, la vanagloria legata alla gestione di faccende pratiche,
I’attrazione per le dinamiche di realizzazioni autoreferenziali*®. I rischi presentati
hanno prodotto solo divisioni interne alla Chiesa senza farla procedere nella via
della santita. Il pensare teologico e I’agire pratico hanno bisogno di recuperare
credibilita, ritornando alle loro fonti, rappresentate dall’ascolto del Vangelo e dalla
semplicita della testimonianza di fede delineata dalla vita dei santi. La santita
ritorna ad essere valore centrale per ogni cristiano che intende vivere la propria
fede in vista della comunione eterna con la Santa Trinita.

Fare esperienza del mistero adorato comporta lo «scoprire e trasmettere la
“mistica” di vivere insieme, di mescolarci, di incontrarci, di prenderci in braccio, di
appoggiarci, di partecipare a questa marea un po’ caotica che puo trasformarsi in una
vera esperienza di fraternita, in una carovana solidale, in un santo pellegrinaggio»®’.
Allora il cristiano o sara mistico o non sara, perdendo la sua fisionomia di essere
aperto al Mistero adorabile®®. L’intima comunione con Dio non esula il credente dal
vivere intensamente la quotidianita, anzi ¢ proprio nella ferialita dei giorni che si
manifesta e brilla la presenza consolante di Dio.

Conclusioni

In questo nostro tempo segnato da grandi cambiamenti epocali, la riflessione
trinitaria e cristologica sembra aver perso la sua centralita nei dibattiti teologici e
nelle considerazioni piu propriamente spirituali e pastorali. Il ritorno di certe eresie
del passato comporta una visione unilaterale del Figlio di Dio considerato o solo
sotto 1’aspetto della sua divinita o solo sotto la sua natura umana. Nella cultura
odierna lo spostamento del baricentro ¢ sulla sua realta umana, per cui si sviluppano



82 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

molte gesuologie legate al Gesu storico e poche cristologie in cui il nesso unificante
¢ dato dal concetto di consustanzialita proprio del Concilio di Nicea. Tale termine
in realta traduce un’esigenza della fede, cio¢ quella di indicare evangelicamente la
comune essenza del Padre e del Figlio. Cio comporta di conseguenza un’immagine
di uomo, in cui si realizza il suo essere persona ad immagine somigliante di Dio
Trinita. Anche la stessa Chiesa attraverso il concetto di consustanzialita mostra
analogicamente la sua natura teandrica, per cui ha qualcosa della realta eterna nella
sua consistenza umana.

Note di chiusura

1 Cf. O. CULLMANN, Immortalita dell anima o risurrezione dei morti? La testimonianza del Nuovo
Testamento, Paideia Editrice, Brescia 1986.

2 J. RATZINGER, Fede Verita Tolleranza. Il cristianesimo e le religioni del mondo, Edizioni
Cantagalli, Siena 2003, 88-93.

3 PINDARO, olbioV ostiV, fr. 137 Snell, in Lirici greci, tr. di G. Perrotta, Garzanti, Milano 41983,
396-397.

4 W. JAEGER, Paideia, Paideia. La formazione dell ' uomo greco, tr. L. Emery, La Nuova Italia,

Firenze 1970.vol. I, 315.

BasILIO DI CESAREA, Lo Spirito Santo, Citta Nuova Editrice, Roma 1993, XXX, 76.

BasILIO DI CESAREA, Lo Spirito Santo, XXX, 77.

BasILIO DI CESAREA, Lo Spirito Santo, XXX, 77.

Para FrRANCESCO, Discorso per la Commemorazione del 50° anniversario dell Istituzione del

0N N



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 83

Sinodo dei Vescovi, 17 ottobre 2015, in AAS CVII (2015), 1136: «Vorrei ricordare che il Sinodo
non € un convegno o un «parlatorio», non € un parlamento o un senato, dove ci si mette d’accordo.
11 Sinodo, invece, ¢ un’espressione ecclesiale, cio¢ ¢ la Chiesa che cammina insieme per leggere
la realta con gli occhi della fede e con il cuore di Dio; ¢ la Chiesa che si interroga sulla sua fedelta
al deposito della fede, che per essa non rappresenta un museo da guardare e nemmeno solo da
salvaguardare, ma ¢ una fonte viva alla quale la Chiesa si disseta per dissetare e illuminare il
deposito della vitay.

9  AraNasio, Lettera agli Antiocheni, EDB, Bologna 2010, 5,1-2.

10 AtaNasio, Lettera agli Antiocheni, 6.1-4.

11 AtaNasio, Lettera agli Antiocheni, 8.1-3.

12 Cf.J.-M.R. TILLARD, Chiesa di Chiese. L ecclesiologia di comunione, Queriniana, Brescia 1989,

13 ATANASIO, Lettere a Serapione, lo Spirito Santo, Citta Nuova Editrice, Roma 1986, Lettera I, 20, 4.

14 AtaNasio, Lettere a Serapione, lo Spirito Santo, Lettera I, 20, 6.

15 AraNasio, Lettere a Serapione, lo Spirito Santo, Lettera I, 20, 6

16 AtaNasio, Lettere a Serapione, lo Spirito Santo, Lettera I, 32, 1.

17 ATANASIO, Lettere a Serapione, lo Spirito Santo, Lettera I, 28,1: «vediamo tuttavia oltre a cio
anche la stessa tradizione, dottrina e fede che la Chiesa cattolica ha avuto fin dall’inizio, quella
che il Signore ha consegnato, che gli Apostoli hanno predicato e che i Padri hanno custoditoy.

18 AtaNAsIO, Lettere a Serapione, lo Spirito Santo, Lettera IV, 2.1.

19 AtaNasio, Lettere a Serapione, lo Spirito Santo, Lettera I, 28, 2.

20 Cf. J.N.D. KELLy, Il pensiero cristiano delle origini, EDB, Bologna 2014; Ip., I simboli di fede
della Chiesa antica. Nascita, evoluzione, uso del credo, EDB, Bologna 2009. J. DANIELOU, La
teologia del giudeo-cristianesimo, EDB, Bologna 2016.

21 Artanasio, Trattati contro gli ariani, Citta Nuova, Roma 2003, 30, 3-4.

22 PLATONE, Fedro, Mondadori, Milano 2018, 245¢-246a.

23 BasILIO DI CESAREA, Lo Spirito Santo, XXX, 75.

24 BasILIO DI CESAREA, Lo Spirito Santo, 1, 2.

25 BasILIO DI CESAREA, Lo Spirito Santo, 1, 3.

26 BasILIO DI CESAREA, Lo Spirito Santo, 111, 5.

27 AGOSTINO, De Trinitate, Edizioni Paoline, Alba 1977, L. VII, 1V, 7

28 AGOSTINO, De Trinitate, L. VII, 1V, 7; VI, 11.

29 Cf. R. PANIKKAR, I/ dialogo intrareligioso, Editrice Cittadella, Assisi 1988.

30 BENEDETTO X VI, Fede, ragione e universita. Ricordi e Riflessioni (12 settembre 2006), in L.
Mazas — G. PALAscIANO (curt.), La provocazione del Logos cristiano. 1l Discorso di Benedetto
XVI e le sfide interculturali, Rubettino, Soveria Mannelli 2017, 14-17.

31 Ivi, 17.

32 FRrRANCESCO, Esortazione post-sinodale, Evangelii Gaudium, Esortazione apostolica sull annuncio
del Vangelo nel mondo attuale, 93, Figlie di San Paolo, Milano 2013.

33 Cf FraNcEesco, Esortazione apostolica, Gaudete et exsultate, sulla chiamata alla santita nel
mondo contemporaneo, 37, Figlie di San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 2018.

34 1vi 37

35 Tvi 39.

36 Ivi 57.

37 1vi 87.

38 Cf. J. VERNETTE, Il XXI secolo o sara mistico o non sara, Edizioni OCD, Roma 2005, 5-6.



84 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

XXXVII ASSEMBLEA DIOCESANA
CONCLUSIONE

Lungro, 30 agosto 2024

Mons. Donato Oliverio

Carissimi,

dopo una giornata in cui siamo stati inondati di spiritualita e teologia, ringraziamo
il Preside don Francesco Asti. Le siamo grati, professore, per la sua presenza e per
quanto ella oggi ci ha voluto donare.

Colgo D’occasione per rinnovare I’invito e [’auspicio affinché aumenti la
collaborazione tral’Eparchia e la Pontificia Facolta Teologica dell’Italia Meridionale.
L’Eparchia di Lungro si rende disponibile.

Carissimi, permettetemi prima di salutarvi e di consegnarvi la Lettera Pastorale
per ’anno 2024-2025, di sottolineare quanto i tempi odierni richiedano in noi un
maggiore impegno di fede.

Se il mondo ¢ cosi buio, forse ¢ poca la luce che siamo capaci di testimoniare. Forse
le nostre fiaccole sono fioche. Anche nella nostra Eparchia corriamo sempre piu il
rischio che modernita, capitalismo, relativismo, societa del piacere, eroda i secoli di
fede, tradizione e spiritualitd costruiti con fatica, sudore e sacrificio, a volte anche
sacrificio della propria vita.

Esorto ciascuno a una conversione interiore. Guardiamo a Dio. Parliamo di Dio.
Testimoniamo al mondo che I’incontro con il Risorto porta luce e gioia, a differenza
del mondo che promette falsamente e ingannevolmente.

Questa sera vi consegno la Lettera Pastorale “2025: un anno di Grazia. Cristiani in
cammino verso 1’Unita, guardando a Nicea”.

Questa Lettera ci accompagnera verso il Giubileo. Esorto i parroci e gli operatori
pastorali a leggerla, approfondirla, meditarla. Vorrei anche con la Lettera Pastorale
ripetere D’esperienza della Divina Liturgia. Io stesso la porterd nelle diverse
Parrocchie.

Cosi come leggerete nella presentazione, ho inteso scrivere questa Lettera Pastorale
per sottolineare quanto fondamentale sia ancora cio che Nicea ha detto e dice alla
Chiesa universale. Giunge accorato 1’invito da parte mia a vivere nella luce del
Concilio di Nicea il prossimo anno nel quale la Chiesa Cattolica celebra il Giubileo
e la Chiesa italiana un Sinodo nazionale.

Vi consegno questa sera uno strumento, per una maggiore conoscenza di quello che



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 85

¢ stato il Concilio di Nicea nel suo riportare al centro della vita cristiana la seconda
Persona della Trinita, oltre che un invito a coltivare e preservare 1’unita ad ogni
costo, per essere fedeli testimoni del Vangelo.

I1 prossimo anno pastorale, che iniziera dopodomani, sara un anno non sprecato se
1 parroci — che ricordo devono coadiuvare il Vescovo nella missione — riusciranno
a farsi promotori attivi di una nuova evangelizzazione. Cosa vuol dire? Ripartire
dall’A B C della fede. Ripartiamo dai fondamenti. L’annuncio del Kerygma oggi
si sta perdendo. Non siamo chiamati a cercare o inventare chissa quali strategie.
Siamo chiamati oggi a dire che Gesu Cristo ¢ il Figlio di Dio, ¢ vero Dio e vero
uomo.

La dottrina definita dal Concilio di Nicea merita un’attenzione speciale per la
ricchezza delle sue implicazioni spirituali: Gesu Cristo ¢ una Persona che viene
nel mondo ma che esiste da sempre. E Dio con il Padre e lo Spirito Santo. E una
persona divina, la seconda persona della Trinita. Questa persona assume la natura
umana come la nostra e si fa uomo, in tutto simile a noi eccetto nel peccato. Da
questo momento, Dio, senza ritenere un privilegio 1’essere Dio, ha abbassato i cieli
ed ¢ divenuto uomo, perché I’'uomo possa avere la possibilita di ritornare in quel

T -

kv AT

A
L
b

3
.
‘r'

F N




86 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Paradiso da cui era stato scacciato.

Questo ¢ il nucleo della nostra fede che deve risuonare nelle nostre comunita.

E quante volte invece sento che a risuonare nelle Chiese e per le strade sono tante
e tante altre parole, a volte inutili, a volte polemiche, a volte divisive. Dio ci liberi
dalle divisioni! Le divisioni sono presenti li dove si prega poco! Nella Lettera
scrivo a pagina 85: “La vocazione ecumenica dell’Eparchia ha valore e senso nella
misura in cui questa dimensione di unita ¢ vissuta dalla comunita cristiana assieme
al proprio Vescovo e ai propri presbiteri. Unita con sé stessi, con chi ci sta a fianco
e con il resto del mondo: tutto ciod deriva dall’unita che ciascuno di noi ha con Gesu
Cristo. Le divisioni aumentano in quella societa, in quelle famiglie, in quella realta
dove il Signore ¢ il grande sconosciuto”.

Riportiamo il Cristo al centro delle nostre vite. Rischiamo di dimenticarci di Lui
se diamo importanza ad altro. Dimenticandoci di Lui ci dimentichiamo anche del
fatto che siamo continuamente sotto lo sguardo di Dio: “Quante sante donne di un
tempo hanno trasmesso la loro fede con la testimonianza di vita, con poche parole,
semplicemente con il loro sentirsi perennemente di fronte allo sguardo di Dio! Uno
sguardo si d’amore e misericordioso, ma che un giorno rendera a ciascuno secondo
le sue opere: vita eterna a quelli che con perseveranza nel fare il bene cercano
la gloria, onore e immortalita, ma ira e indignazione a quelli che, per spirito di
contesa, invece di ubbidire alla verita ubbidiscono all’ingiustizia (Rm 2,6-8). Chi
si dimentica dello sguardo di Dio, si dimentica anche del giudizio di Dio. A lungo
andare si dimentichera anche della propria anima e la perdera”.

Carissimi, tutti 1 battezzati sono chiamati ad annunciare al mondo il Cristo morto e
risorto per la nostra salvezza e divenire sempre piu simili a ui! Tanta gente e tanti
sacerdoti si dedicano alla evangelizzazione e si impegnano giorno dopo giorno a
costruire la Santa Chiesa di Dio. E un mare di popolo che risponde alla propria
vocazione.

E proprio la mancata capacita di saper riconoscere la propria vocazione ¢ uno dei
drammi di questa epoca. La vocazione non riguarda solo i preti. Non riusciamo
a porci piu la domanda: “Signore, cosa vuoi da me?”. Perché in fondo Dio sta
scomparendo dall’orizzonte della societa odierna.

Riscopriamo, carissimi, la necessita di parlare di vocazione a quanti non conoscono
piu questa parola. Infatti, tutti ne hanno una: i battezzati hanno la vocazione di
trasformare il mondo dal di dentro; i religiosi e le religiose ci esortano alla santita;
il sacerdote ¢ colui che ci dona Gesu Cristo sopra I’altare.

Guardando alla carenza nell’Europa di vocazioni sacerdotali, possiamo dire che la
ragione profonda della carenza di vocazioni ¢ la mancanza di fede. Le vocazioni
nascono in un clima di fede. In clima di fede Dio dara vocazioni in abbondanza.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 87

Preghiamo per le vocazioni! Anche noi corriamo il rischio di essere colpiti da una
piaga, peggiore della pandemia, peggiore della mancanza di acqua. Signore, dacci
santi sacerdoti; muovi il cuore dei giovani perché si sentano chiamati da Te e non
abbiano paura. Preghiamo per questo anche.
Esorto tutti a non perdere la speranza! Siamo uomini e donne di speranza, aperti alla
novita dello Spirito Santo, sappiamo che il Signore sta guidando la sua barca e mai
le potenze avverse faranno soccombere la Santa Chiesa di Dio. La nostra speranza
¢ che tutto ¢ nelle mani di Dio: il nostro ministero, la nostra Eparchia, le nostre
angustie quando ci sembra di essere esiliati dal mondo che ci circonda.
Continuiamo ad attendere come il giusto Simeone e la profetessa Anna. Essi
attendono colui che deve venire. Che altro senso avrebbe altrimenti la nostra vita?
Noi siamo coloro che annunciano al mondo che Colui che ci ama ¢ venuto e tornera
“per giudicare 1 vivi e i morti e il suo Regno non avra fine”.
Prima di  concludere
con uno stralcio della
Lettera, spero sia chiaro
all’Eparchia la necessita
di un lavoro comune da
fare. Nessuno tiri i remi
in barca. 1 sacerdoti si
facciano attivi coadiutori
del Vescovo nel
riprendere queste linee
direttrici e sminuzzarle e
spiegarle al Popolo di Dio
nelle diverse parrocchie.
Il Popolo di Dio scelga
definitivamente da che
parte stare: se dalla parte
della Vita eterna, e quindi
fare vita ecclesiale attiva
e totalizzante, oppure
dalla parte del mondo,
ritagliando tempo per la
Chiesa a seconda delle
) proprie necessita e degli
< mmancs or ens —=—— ol scarti di tempo.
e s “Ad  ogni cristiano




88 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

degli Italo - Albanesi dell’Italia Continentale [
“VERSO I 1700 ANNI

: DEL CONCILIO DI NICEA”

“GENERATO, NON ¢ 1 5 SOSTANZA DEL PADRE"

Lungro, 30 Agosto J ! LA DI MIRA"

dell’Eparchia, ma non solo, giunga il mio invito a riscoprire la propria vocazione di
chiamati da Cristo, a seguirlo, ognuno nel proprio ambito. Seguire Cristo vuol dire,
innanzitutto, conoscerlo e amarlo, nella Parola del Vangelo, nella partecipazione
ai Divini Misteri. La Divina Liturgia che ¢ il centro della vita di ogni battezzato
¢ una esperienza di cielo per un mondo che non riesce piu a sollevare il capo e il
cuore verso 1’alto. I cristiani dell’Eparchia si facciano sempre piu annunciatori del
Vangelo con la testimonianza di vita, la fedelta al patrimonio liturgico-teologico-
spirituale, con I’annuncio instancabile delle meraviglie che Dio compie nella via di
ciascuno”.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 89

XXXVII ASSEMBLEA DIOCESANA
DOCUMENTO FINALE

Corso di Aggiornamento Teologico

Lungro, 30 agosto 2024

La XXXVII Assemblea diocesana-Corso di aggiornamento teologico della Chiesa
eparchiale che ¢ in Lungro, “Verso i 1700 anni del Concilio di Nicea”, si ¢ svolta
regolarmente il giorno 30 agosto 2024 nella Chiesa Cattedrale “San Nicola di Mira”
in Lungro, illuminata spiritualmente dalle sue mirabili, sistematiche, splendide
icone, testimonianza tangibile di fede e di speranza.

L’apertura dell’Assemblea ¢ stata animata dalla solenne concelebrazione della
Divina Liturgia di San Giovanni Crisostomo, durante la quale il Vescovo Donato,
come sempre, nella sua omelia, incentrata sulla pagina evangelica della tempesta
sul mare che spaventa gli apostoli nonostante la presenza di Cristo, ha sottolineato
come Dio non ci abbandona e nella nostra vita permette cio che ¢ per il nostro bene.
I nostri umanissimi affanni non possono farci dimenticare i provvidenziali piani di
Dio. Dal cielo il Signore vede le nostre difficolta, le nostre lacrime, le nostre solitudini
e vi pone i suoi indefettibili rimedi. E li che possiamo fare I’esperienza della sua
presenza e del suo soccorso, perché il Signore continua a salire beneficamente sulla
nostra barca, se abbiamo fede in lui e ascoltiamo la sua voce.

All’apertura dei lavori dell’ Assemblea, il Vescovo, porgendo a tutti il suo cordiale
e accogliente saluto, ha concentrato il discorso, ispirato al titolo della relazione del
prof. don Francesco Asti, Preside della Facolta di Teologia della Pontificia Facolta
Teologica dell’Italia Meridionale “Generato, non creato, della stessa sostanza
del Padre”, sul momento storico in cui si svolse il Concilio di Nicea e sulla nostra
attualita di 1700 anni dopo, nella vita della Chiesa, che sembra aprire un nuovo
orizzonte di ricerca della comunione e dell’unita nella preghiera e nella speranza,
con la prospettiva, ora voluta dal calendario, in futuro si spera condivisa, della
celebrazione comune della Pasqua nella stessa data.

Presentato dal Protosincello, P. Pietro Lanza, come sacerdote, parroco, studioso,
professore e preside della importante Facolta teologica dell’Italia Meridionale, il
relatore, don Francesco Asti, ha dato inizio al suo intervento con un vivace e bene
accolto invito a contemplare tutti insieme 1’icona-affresco del Concilio di Nicea



90 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

presente nella navata sinistra della Chiesa Cattedrale e parimenti presentata nella
lucente copertina della lettera pastorale, di mons. Donato, per I’Anno pastorale
2024-2025, dal titolo “2025: un anno di grazia. Cristiani in cammino verso
I’unita, guardando a Nicea (325-2025)”, che il Vescovo benevolmente consegnera
a ciascun partecipante gia al termine dell’ Assemblea.

Con uno stile oratorio-colloquiale, rispettoso della profondita del tema e della
capacita di ricezione del pubblico presente, il relatore ha introdotto il difficile tema
affrontato, con una presentazione agile e insieme competente del clima storico-
culturale-religioso degli inizi del IV secolo, quando appunto si svolse il primo
concilio ecumenico della cristianita, a causa della presenza, da tempo insinuatasi
in una parte della Chiesa, dei dubbi sulla vera natura del Cristo, che il vescovo
Ario, in modo particolare, credeva di poter definire prettamente umana e non anche
veramente divina.

Combattuto in modo incalzante e profondamente motivato dal Santo Vescovo Atanasio
e da altri Padri, tra cui Basilio di Cesarea, il quale sosteneva che “la relazione tra le
Persone divine non ¢ soggetta a mutazione perché sono soggetti sussistenti, la cui
essenza ¢ la stessa”, Ario venne via via emarginato e definitivamente sconfessato
dai 318 Padri presenti a Nicea. Certamente, nell’insieme delle presenze al concilio si

e




Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 91

percepivano i rischi di un clima
storico-politico condizionante,
ma non certo accettabile da
parte dei ricercatori autentici
della Verita.

La Scrittura offre lo spirito,
il linguaggio, il sostegno ai
portatori dell’annuncio della
fede che non si lasciano
condizionare dalle realta umane
che i tempi e le culture sempre
possono mettere in difficolta.
Basti pensare, ad esempio,
all’opera di Cirillo e Metodio:
la creativita dei cristiani sta
nel voler annunciare la buona
novella della Risurrezione,
centro e culmine della fede
cristiana, rendendo, nei diversi
contesti culturali in cui si
annuncia, il proprio linguaggio
piu fedele possibile al contenuto
originale della fede.
Annunciare Cristo con le parole
di ciascun popolo. Questo vale anche, ad esempio, nel caso dei giovani di oggi: anche
a loro ¢ necessario annunciare che il Cristo ¢ il Figlio di Dio morto e risorto per noi e
che percio la nostra vita ¢ proiettata verso I’eternita.

Lariccarelazione del prof. Asti ha sollecitato piu interventi da parte dei partecipanti,
che hanno sottolineato ciascuno un aspetto della loro vita, ora sacerdotale, ora
laicale, connesso con I’impegno di evangelizzazione, di ricerca della comunione, di
sensibilizzazione liturgica e di tensione ecumenica.

In particolare ¢ stato apprezzato il ricordo affettuoso di instancabile sacerdote, figlio
dell’Eparchia di Lungro, di Zoti Antonio Bellusci, fraterna, sempre disponibile,
presenza presso le comunita grecaniche del reggino.

Dopo un’opportuna pausa pranzo, 1I’Assemblea ha partecipato alla celebrazione del
Vespro in Cattedrale e preso atto del presente “Documento Finale”, approvandolo
per acclamazione, e opportunamente completato dalle “Conclusioni” del Vescovo
Donato Oliverio.




92 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

OMELIA
DI S.E. MONS. DONATO OLIVERIO
DURANTE IL FUNERALE

DI PAPAS ANTONIO MAGNOCAVALLO

Bari, 06 agosto 2024

Cari fratelli e sorelle, cari confratelli nel sacerdozio, con profonda tristezza diamo
il nostro ultimo affettuoso e riconoscente saluto a Papas Antonio Magnocavallo.
Tristezza per il distacco da una persona cara, sacerdote secondo il volere di Dio; ma
pieni di speranza perché certi che ora lui ¢ nelle mani di Dio e contempla il volto
del Signore.

Questa mattina ci ritroviamo riuniti in questa Chiesa Parrocchiale “San Giovanni
Crisostomo” di Bari per celebrare 1’ufficiatura in suffragio dell’anima del nostro
fratello nel sacerdozio Papas Antonio nel giorno in cui la Chiesa universale celebra
la Trasfigurazione di Nostro Signore Gesu Cristo.

Le mie parole vogliono dare voce al cordoglio di tutte le persone che gli hanno
voluto bene.

Carissimi la morte ¢ illuminata dalla speranza di entrare nella gioia del suo Signore.
Nel divino ed inscrutabile disegno di misericordia e di pace, Papas Antonio ¢ stato
preparato “a quest’ora”, all’ora del ritorno nella Casa del Padre.

Dentro questa visione di fede si iscrive la sua vocazione sacerdotale, nei suoi lunghi
anni di sacerdozio, in particolare 58 anni vissuti al servizio della Chiesa.

E difficile raccontare a parole una vita e ancor piu difficile dire del ministero di
un prete: ci sono cose che rimangono custodite dal Signore che vede nel segreto.
Conoscendo poi Papas Antonio, mi pare inopportuno tessere elogi che da vivo egli
avrebbe rifiutato con fermezza.

Noi dobbiamo essere riconoscenti e dire grazie a Zoti Antonio, cosi come ti
ringraziano tutti 1 fedeli dove hai svolto il tuo ministero sacerdotale.

Papas Antonio Magnocavallo nasce a San Costantino Albanese da Francesco e da
Anna Romeo 1’11 febbraio 1940. Qui viene battezzato ed educato alla vita cristiana.
Nel 1952 entra nel Monastero di Noci. Dal 1958 al 1962 presso 1’Abbazia Santa
Giustina di Padova prosegue gli studi liceali; successivamente viene accolto
nel Pontificio Collegio Greco di Sant’Atanasio a Roma, frequenta la Pontificia
Universita Gregoriana e consegue 1 gradi accademici in filosofia, teologia e diritto



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 93

canonico. Il 17 aprile 1966 a Roma per I’imposizione delle mani di Mons. Andrea
Katkoff viene ordinato sacerdote.

Svariati sono stati i suoi incarichi pastorali, dopo una breve esperienza presso la
Segnatura Apostolica a Roma, viene in Diocesi, ¢ da Mons. Giovanni Mele, di v.m.
nominato nel 1967 vice Parroco della Chiesa di Sant’ Atanasio a Santa Sofia d’Epiro.
Nel 1969 ritorna a Roma e si iscrive al corso di Diritto Canonico Orientale e
consegue la laurea presso il Pontificio Istituto Orientale. Nel 1975 viene nominato
Parroco della Parrocchia greca San Giovanni Crisostomo a Bari, dove esercita il
suo ministero. Si ¢ sempre impegnato nell’ambiente diocesano barese, tanto da
divenire per nomina della Conferenza Episcopale Pugliese Giudice del Tribunale
Ecclesiastico Regionale Pugliese.

Nel 1980 consegue anche la laurea in lettere presso 1’Universita statale di Bari.

Si ¢ dedicato con dedizione, zelo, amore e premura alla cura pastorale dei fedeli di
rito bizantino residenti a Bari, volgendo uno sguardo particolare ai fratelli ortodossi
greci. E si ¢ dedicato con sacrificio, che non ¢ stato indifferente considerando la
distanza dall’Eparchia. Lui stesso ebbe a dire che la lontananza non gli ha mai




94 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

fatto perdere 1I’amore per la sua Chiesa d’origine che lo ha chiamato a svolgere un
servizio di missione.

Lo posso attestare, Papas Antonio, ha sempre amato questa Chiesa, la nostra
Eparchia che ¢ in Lungro. Quando ci vedevamo, e in questi ultimi anni ci siamo visti
frequentemente, sempre esprimeva, in modo discreto, secondo il suo stile, il desiderio
di conoscere notizie circa la vita della Diocesi, anche quando andavo a trovarlo in
ospedale, chiedeva, voleva sapere come stavano i sacerdoti e personalmente mi
incoraggiava a proseguire nel cammino come pastore di questa Chiesa di Lungro. E
quando avvertiva che era stanco mi diceva ora andate, il cammino ¢ lungo e avete
tanto da fare.

Il 25 aprile 2016 nella Chiesa Cattedrale di Lungro abbiamo celebrato il suo
cinquantesimo anno di vita sacerdotale. Abbiamo voluto dire grazie perché in tutti
questi anni Papas Antonio ha testimoniato con la sua vita I’'immensa Misericordia
di Dio attraverso il suo grande amore per la tradizione bizantina.

Abbiamo voluto rendere grazie al Signore per i grandi doni concessi alla nostra
Eparchia, che provvidenzialmente 1’ha posta nel cuore dell’Occidente a testimoniare
attraverso la sua spiritualita e la sua tradizione liturgica il respiro a due polmoni
della Chiesa Universale.

Oggi abbiamo posto sopra la bara di Zoti Antonio il libro dei Vangeli la Parola
del Signore. Con questo libro egli nella sua vita ha preso confidenza, ne ha letto
e meditato le pagine, per comprenderle e gustarle. Dalle pagine dei Vangeli si ¢
lasciato educare come cristiano e con questo libro ¢ diventato annunciatore convinto
e credibile. Quante volte da questo posto lo ha letto, spiegato e commentato ai fedeli
di questa Chiesa, invitando a prestarvi ascolto attento e docile. Ora faremmo torto a
Zoti Antonio se non cercassimo, anche noi, di vivere il distacco da lui, lasciandoci
illuminare e confortare dalle verita contenute in queste pagine del Vangelo. Abbiamo
ascoltato poc’anzi dalle Parole del Vangelo “Chi ascolta la mia Parola e crede a
colui che mi ha mandato, ha la vita eterna, e non va incontro al giudizio, ma ¢
passato dalla morte alla vita”.

Papas Antonio ¢ stato un sacerdote che ha ascoltato con attenzione la Parola
del Signore; ¢ stato un sacerdote che ha accettato di seguire Gesu, di rispondere
generosamente alla sua chiamata e di far proprio il suo stile di servizio.

Abbiamo sempre ammirato in lui il senso dell’'umorismo, sempre confidenziale, dai
rapporti umani semplici, immediati, accattivanti, un sacerdote colto, lo possiamo
definire prete dell’essenziale, ha donato se stesso, ha servito questa comunita, ha
sofferto con voi, ha gioito con voi, ha cantato, € in questa comunita ecclesiale ¢ stato
accolto, ¢ stato amato, ¢ stato seguito, ¢ stato capito cosciente dei suoi doni e Papas
Antonio ha percepito la vicinanza delle persone che frequentano questa Chiesa. La



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 95

cronaca di questi 50 anni del
ministero di Zoti Antonio in
questa Parrocchia mi sembra
tutta rivolta a sostenere la
vostra fede.

Null’altro chiedeva a voi se
non la fedelta al Signore,
la comunione fraterna.
Certamente, come  ogni
creatura umana, anche lui ebbe
i suoi limiti e non mancava
di riconoscerlo. Come ogni
uomo, conobbe della natura
umana: fervore, generosita,
impazienza, ansie; dobbiamo
riconoscere che visse distaccato
dai beni materiali, percio, in
questo momento, benediciamo
la sua memoria: ha amato
le nostre tradizioni, il rito
bizantino, il canto, ha cercato
di trasmetterlo, conosceva
bene la nostra storia.

Diversi mesi fa, per Zoti
Antonio sono iniziati a manifestarsi i primi sintomi di una malattia, con decadimento
fisico, a cui ogni giorno si sono aggiunte nuove patologie: ¢ cominciato per lui
quello che possiamo definire un vero calvario che si ¢ fatto sempre piu faticoso,
nonostante tutto con grande fatica ha voluto celebrare le ufficiature della settimana
santa e la Santa Pasqua di Resurrezione, il suo pellegrinaggio terreno si ¢ concluso
nella proeortia della Trasfigurazione di Nostro Signore Gesu Cristo.

Che altro dire se non che egli ha combattuto la buona battaglia, ha terminato la
corsa, ha conservato la fede.

Fratelli e sorelle, che la sua morte sia uno stimolo per questa Chiesa perché si adoperi
a lavorare sempre di piu per il Regno del Signore e nella ricerca di nuove vocazioni.
O Vergine Santa, Madre di Dio, Theotokos, Assunta in Cielo, e voi Santi tutti
venitegli incontro, e conducetelo a Gesu, che ha detto: “Io sono la risurrezione e la
vita. Chi crede in me, anche se morto vivra”.

Eonia i mnimi. Eterna sia la sua memoria




96 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

PONTIFICIA FACOLTA TEOLOGICA
DELL'ITALIA MERIDIONALE

Sez. San Tommaso d'Aquino

=

ERCOLEDI 13 NOVEMBRE 2024

Unita in cam
Per 11 60° anniversario b 3

del decreto Unitatis redintegratio

Apertura dei Eavori
Preghiera ecumenica
Saluti istituzionali

1015 1SESSIONE
Uiner v stagione
H deere Unitatis redintepratio e la Chiesa

del Coneifio Vericano If Da ““‘km"m“;"”l_j"
Peciinde Al deeretn ned dialogo cantolico-ortodnasso
S. E. mons. GAETANO CASTELLO . JEOK CONBVRIGY KRR/
Vescovo ausiliare di Napoli Pontificia Universith Sun Tommaso d’ Aquino - Roma
Solo s pagine del Concilio Vaticano 117 700 TAVOLA ROTONDA
L ectimenismo nel processo concifiare Memaorie eeumeniche
di rinnovemento della Chicsa Lat vecezieone ecumeaica def Faticane 1
prof. PapLo BLanco Sarro nell Talia Meridionale
Universidad de Navarra - Pamplona Coording

prof. Riccarno BuriGana

Per una teologia del dialogo PFTIM Sexione San Tommaso - Napali

Himar lermrar ecelesinlogica del decremn
prof. EDOARDO SCOGNAMIGLIO

La “tenda” ccumentca
PFTIM Sezione San Tommaso - Napoli

[ g testimonianza sul cardinale Corvado Ursi

Tempi nuovi ¢ la Chiesa di Napoli
La fiecondith ecumenica del decreto prof. RAFFAELE PONTICELLL :
prof. Joun ANTHONY BERRY Delegato per il Clero - Arcidiocesi di Napoli
Facoltd di Teologin - Universitd di Malia . :
1230 Dibartitto Riscoprire una vocazione
1300 Pausa 1 Eparchia di Lungro ¢ fa formazione ecumenica
prof, ALEX TALARICO
1500 11 SESSIONE Istituto Teologico Calabro - Catanzaro
Recezivne ¢ recezioni N i
I decrero Unitatis vedintegratio ned cammine ecamenicn : . AN sola osservatort . o
Presiede Comunita pentecostali ¢ dialogo ecumenico dell ltalia Mertdionale
5. E. mons: Doxaro OLiveERIo : prof. (-MN_INE_NAPOLI'_IMD -
Vescovo dell"Eparchin di Lungro Facoltd Pentecostale di Scienze Religiose - Bellizza

L contiene in mevimento
H dialogo o o Chiesa cattolfea e fe Chiese ortodosse
mons. ANDREA PALMIER] INFO: 5cgrctcria.sl[€r;-pﬁim.tl
Dicastero per Ia promozione dell Uniti dei Cristiani Tel. 081 741 00 00

Aula Magna della Sezione San Tommaso d’Aquino * Viale Colli Amin 1 Napoli




Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 97

“UNITA IN CAMMINO
PER IL 60° ANNIVERSARIO DEL
DECRETO UNITATIS REDINTEGRATIO”

Napoli, 13 novembre 2024

Mons. Donato Oliverio

Buon pomeriggio a tutti.

Ringrazio per I’invito il Gran Cancelliere della Pontificia Facolta Teologica
dell’Italia Meridionale e il Decano della Sezione San Tommaso d’Aquino, don
Antonello Foderaro, assieme al Preside della Facolta don Francesco Asti. Saluto
tutti 1 presenti.

In questa II sessione, che ha come titolo Recezione e recezioni. 1l decreto Unitatis
Redintegratio nel cammino ecumenico, ho il piacere di introdurre due personalita
del panorama ecumenico internazionale.

Il primo intervento ¢ di Mons. Andrea Palmieri, Sottosegretario del Dicastero per
la Promozione dell’Unita dei Cristiani: Un cantiere in movimento. Il dialogo tra la
chiesa cattolica e le chiese ortodosse.

«Sono tante e tanto preziose le cose che ci uniscono! E se realmente crediamo
nella libera e generosa azione dello Spirito, quante cose possiamo imparare gli uni
dagli altri! Non si tratta solamente di ricevere informazioni sugli altri per conoscerli
meglio, ma di raccogliere quello che lo Spirito ha seminato in loro come un dono
anche per noi. Solo per fare un esempio, nel dialogo con i fratelli ortodossi, noi
cattolici abbiamo la possibilita di imparare qualcosa di piu sul significato della
collegialita episcopale e sulla loro esperienza della sinodalita. Attraverso uno
scambio di doni, lo Spirito pud condurci sempre di piu alla verita e al bene». Con
queste parole, al numero 246 dell’esortazione apostolica Evangelii Gaudium, papa
Francesco ricordava quanto importante e centrale sia il dialogo tra le chiese, per
arricchirsi reciprocamente con cio che lo Spirito ha seminato in loro.

I1 dialogo teologico tra la chiesa cattolica e la chiesa ortodossa nel suo insieme ha
avuto origine all’indomani del Concilio Vaticano II, grazie a uomini coraggiosi e
illuminati e grazie alla dedizione di tanti e tanti operatori di unita che hanno votato
la propria vita alla carita e al dialogo teologico, inaugurando quello che puo essere
definito un cantiere in movimento. Di questo movimento per 1’unita ci parlera oggi
Mons. Palmieri.

Mons. Palmieri ¢ nato a Bari nel 1970. Ha compiuto gli studi teologici presso



98 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

il Seminario Regionale Pugliese e la Pontificia Universita Gregoriana di Roma.
Ordinato sacerdote nell’Arcidiocesi di Bari-Bitonto nel 1995, ¢ stato Vicario
parrocchiale presso la Parrocchia San Pasquale di Bari dal 1995 al 1999 e presso il
Santuario dei Santi Medici di Bitonto dal 1999 al 2006. Ha conseguito il Dottorato
in Teologia presso I’Istituto San Nicola a Bari con una tesi su “Il rito di benedizione
delle seconde nozze nella Chiesa ortodossa” nel 2006. I suoi studi post dottorali
st sono svolti ad Atene dal 2006 al 2009. Nello stesso anno diviene Officiale del
Pontificio Consiglio (oggi Dicastero) per la Promozione dell’Unita dei Cristiani,
dove dal 2012 ¢ Sottosegretario del Pontificio Consiglio (oggi Dicastero). Dal 2010
¢ Co-segretario della Commissione mista internazionale per il Dialogo teologico
tra la Chiesa cattolica e la Chiesa ortodossa e dal 2016 Segretario del Comitato
Cattolico per la Collaborazione con le Chiese Ortodosse e le Chiese Ortodosse
Orientali. Dal 2023 ¢ Membro onorario della John Zizioulas Foundation.

Grazie Mons. Palmieri.

Il secondo intervento di questa sessione ¢ affidato al professore Dimitrios Keramidas,
docente di ecumenismo e teologia ortodossa presso la Pontificia Universita San
Tommaso d’Aquino “Angelicum” di Roma. Il titolo del suo intervento ¢ Da
Costantinopoli... Il decreto nel dialogo cattolico-ortodosso.

Permettetemi un ricordo personale e un saluto. Ricordando la visita che Sua Santita
il Patriarca ecumenico Bartolomeo ha fatto all’Eparchia di Lungro, in occasione dei
festeggiamenti per il primo centenario dalla sua istituzione nel 2019, ricordo ancora
con gratitudine quella visita e mediante Lei professore, giungano i nostri saluti a
Sua Santita.

Proprio dalla sede patriarcale, Costantinopoli, proviene il punto di vista del prof.
Keramidas, che ci presentera quali risonanze il decreto Unitatis Redintegratio ha
avuto nel mondo ortodosso e quali frutti ha portato.

Il professore Dimitrios Keramidas ¢ nato a Salonicco. Ha studiato teologia
ecumenica presso 1’Universita “Aristotele” di Salonicco e missiologia presso
la Pontificia Universita Gregoriana. Insegna ecumenismo e teologia ortodossa
presso la Pontificia Universita San Tommaso d’Aquino “Angelicum” di Roma.
Collabora, inoltre, con altre universita in Italia e Grecia. I suoi campi di ricerca
includono la teologia ortodossa contemporanea, il dialogo ortodosso-cattolico e
la teologia della missione. E co-coordinatore del Gruppo di Dialogo Ecumenico
dell’ Associazione Teologica Ortodossa Internazionale (IOTA), membro del Centro
di Studi Ecumenici, Missiologici ed Ecologici “CEMES” di Salonicco, membro del
Comitato Direttivo della Societas Oecumenica, e socio dell’ Associazione Italiana
di Docenti di Ecumenismo (Aidecu).



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 99

RISCOPRIRE UNA VOCAZIONE
L’EPARCHIA DI LUNGRO
E LAFORMAZIONE ECUMENICA

Napoli, 13 novembre 2024

Papas Alex Talarico

Il termine formazione ecumenica compare in Unitatis Redintegratio 10:
«L’insegnamento della sacra teologia e delle altre discipline, specialmente storiche,
deve essere impartito anche sotto I’aspetto ecumenico, perché abbia sempre meglio
a corrispondere alla verita dei fatti. E molto importante che i futuri pastori e i
sacerdoti conoscano bene la teologia accuratamente elaborata in questo modo, e
non in maniera polemica, soprattutto per quanto riguarda le relazioni dei fratelli
separati con la Chiesa cattolica. E infatti dalla formazione dei sacerdoti che dipende
soprattutto I’istituzione e la formazione spirituale dei fedeli e dei religiosi. Anche i
cattolici che attendono alle opere missionarie in terre in cui lavorano altri cristiani
devono conoscere, specialmente oggi, le questioni e 1 frutti che nel loro apostolato
nascono dall’ecumenismop.

Mi ¢ stato chiesto, per I’incontro di oggi, di porre in relazione 1’espressione
“formazione ecumenica” con il cammino di una Chiesa locale, quello dell’Eparchia
di Lungro. Cerchero di sviluppare in tre momenti un percorso che passa da qualche
coordinata storica sulla nascita di questa realta, nei limiti di quello che ¢ il tempo
di questo intervento, passando per come venne recepito 1’invito di UR per una
formazione ecumenica durante 1’episcopato di Mons. Giovanni Stamati, secondo
vescovo dell’Eparchia di Lungro. L’ultima tappa di questa relazione vertera su come
la dimensione della formazione ecumenica ¢ stata recepita e messa in atto negli
ultimi vent’anni, sotto 1’episcopato di Mons. Donato Oliverio, qui presente, che
si € posto in continuita con i suoi predecessori, ma donando con rinnovato slancio
vitale impulso a una stagione florida della dimensione ecumenica dell’Eparchia
di Lungro, una stagione che ha visto il susseguirsi di tanti incontri, fino alla visita
di Sua Santita il Patriarca ecumenico Bartolomeo in Eparchia nel 2019. Questa
visita, cosi come altre, quella del Cardinale Pietro Parolin Segretario di Stato di
Sua Santita, o come quella del Presidente della CEI il Cardinale Gualtiero Bassetti,
assieme ad altri eventi, come I’incontro dei Vescovi cattolici orientali d’Europa



100 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

a Lungro, sono da leggere all’interno del primo centenario di vita dell’Eparchia,
nel 2019, quando I’Eparchia di Lungro, anche in seguito all’Udienza generale con
Papa Francesco, ha ricevuto un invito a non abbandonare la missione che ¢ insita
a questa realta: ossia quella di Chiesa cattolica di rito bizantino che possa rendere
partecipe I’Occidente latino dei tanti doni di cui € depositaria la tradizione bizantina
della Chiesa, come segno di reciproco scambio tra Oriente e Occidente, su una
strada che portera, quando e come Dio vorra, al ristabilimento della comunione
perfetta tra le Chiese separate. Qualche parola finale, infatti, sara dedicata a quei
percorsi di formazione che ormai dal 2020 1’Eparchia di Lungro ha avviato assieme
al Centro Studi per ’Ecumenismo in Italia, percorso che quest’anno vedra anche
la partecipazione come soggetto in prima linea della Pontificia Facolta Teologica
dell’Italia Meridionale e che ¢ da leggere come necessario cammino per una Chiesa
che ha nella sua missione costitutiva quella di fare dono all’Occidente di uno
sguardo proteso a Oriente.

1.1  L’istituzione dell’Eparchia di Lungro'

Il 13 febbraio 1919 veniva istituita con la costituzione apostolica Catholici
Fideles, da Benedetto XV (1854-1922), al secolo Giacomo Giambattista della
Chiesa, I’Eparchia di Lungro, con giurisdizione su tutti gli albanesi di rito bizantino
dell’Ttalia continentale. La storia della presenza del rito bizantino nel meridione
italiano risaliva, perod, a molto tempo prima ed era dovuta a motivi molteplici.
Durante la persecuzione iconoclasta in Oriente, molti bizantini trovarono rifugio
nel meridione italiano, questo perché nell’ VIII secolo, Leone III Isaurico (675-741)
che fu imperatore d’Oriente dal 717 al 741, aveva sottratto il meridione italiano
dalla giurisdizione papale e lo aveva collocato all’interno della giurisdizione del
patriarcato di Costantinopoli. Da qui nasceva la presenza della tradizione bizantina,
denominata poi italo-greca, in questa zona d’Italia, fino a che nell’XI secolo i
Normanni decisero, dopo averle conquistate, di consegnare nuovamente queste
terre al patriarca di Roma. Fino a quel momento il meridione italiano era divenuto
florido di monasteri greci, che, di li in avanti, saranno sottoposti alla giurisdizione
dei nuovi vescovi latini che, a poco a poco, erano andati a sostituirsi a quelli greci.?

La tradizione italo-greca nei secoli XVI-XVII stava quasi scomparendo in Sicilia,
Puglia e Calabria, quando nel 1461 inizio un fenomeno di migrazioni dall’Epiro e dal
Peloponneso verso i regni aragonesi di Napoli,® proprio a qualche anno di distanza dal
Concilio di Ferrara-Firenze-Roma* (1438-1443), grazie al quale 1’unita visibile della
Chiesa era stata restaurata «dopo secoli di divisioni e di contrapposizioni, creando
una Chiesa Una nella quale convivevano tradizioni liturgiche diverse».’

Le ondate migratorie, provenienti dal nord e dal sud dell’attuale Albania — le



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 101

prime di tradizione latina che vennero poi assorbite dalle popolazioni locali, le
seconde ortodosse che rimasero poi fedeli alla tradizione bizantina® — videro tanti
uomini, donne e bambini mettersi in salvo dall’invasione dell’Impero Turco,
soprattutto dopo la morte di Giorgio Castriota Scanderbeg (1403-1468) che per
anni aveva tenuto testa ad un Impero, creando non pochi imbarazzi: «sembrava
impossibile che I’Impero, che aveva conquistato Costantinopoli, non riuscisse a
avere ragione di un piccolo popolo che, oltre alle capacita militari e diplomatiche di
Scanderbeg, confidava nel proprio territorio, cosi facile da difendere e cosi difficile
da conquistare».’

Dopo la morte di Scanderbeg, avvenuta il 17 gennaio 1468, un intero popolo
«lasciava la sua terra per poter vivere la propria fede e le proprie tradizioni altrove
visto che, una volta sconfitto il progetto di Scanderberg, era inevitabile che I’Impero
Ottomano procedesse a un maggiore controllo della regione, colpendo coloro che si
erano opposti a questa politica. Si prendeva il mare coltivando la speranza di poter
tornare ma temendo di poter coltivare solo la memoria della propria terra».®

Una volta abbandonata la propria patria e giunte nel sud Italia, queste




102 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

comunita risultarono «particolarmente adatte a un’operazione che andava oltre
all’accoglienza; infatti si configurava come un forzato ripopolamento»’ di territori,
rimasti pressoché inabitati a causa di guerre e malattie, in cui forte era stata la
presenza di una tradizione bizantina; fu grazie al Concilio di Ferrara-Firenze-Roma
se questi nuovi abitanti poterono mantenere le proprie tradizioni, dando cosi inizio
all’esperienza di un popolo in esilio,'’ che da alcuni verra considerato erede della
Chiesa italo-greca,' mentre per altri, nulla, con questa tradizione, avra a che fare.!?

Se a livello locale queste popolazioni furono vittime di una politica di
latinizzazione, diverso fu il comportamento dei papi, i quali intervennero sempre
in loro favore, nel tentativo di custodire quanto piu possibile questa peculiarita
orientale in seno alla Chiesa d’Occidente. Fu grazie a questi provvedimenti che si
poté assistere a una particolare situazione che Vittorio Peri definisce il «dichiarato
rispetto dogmatico dell’unione di Firenze vigente tra le due Chiese» e che permise
a vari vescovi di cui conosciamo i nomi, con il rango di metropolita e il titolo
di Agrigento, di «esercitare giurisdizione sulla diaspora greca ed albanese, con il
pieno assenso dei pontefici. [...] Costoro conferivano I’ordinazione ai candidati al
sacerdozio, e rinnovavano il sacro crismay.'?

Con la chiusura del Concilio di Trento (1545-1563), che dovendo far fronte
alle divisioni che si erano andate formando in Europa aveva sentito la necessita
di definire la dottrina della Chiesa, si apri «di fatto, la stagione della recezione di
quanto era stato deciso per ridefinire la Chiesa di Roma in una forma in grado di
riprendere e proseguire la sua missione, che passava, anche, attraverso il riaffermare
il proprio carattere latino».'

I1 31 ottobre 1595 fu Clemente VII (1478-1534) a intervenire in favore dei greci
in Italia con il Breve Perbrevis Instructio super aliquibus ritus Graecorum, che dopo
aver istruito 1 vescovi riguardo la presenza di cattolici greci all’interno di diocesi di
rito latino e riguardo le ordinazioni presbiterali ed episcopali, istituisce la figura di
un «“‘prelato ordinante” con residenza a Roma, al quale piu tardi verranno affiancati
due altri vescovi, uno in Calabria ed uno in Sicilia, per provvedere all’ordinazione
dei candidati al sacerdozio».'

Inoltre ¢ da ricordare anche ’erezione dei luoghi adibiti alla formazione dei
presbiteri: nel 1576 Gregorio XIII'® (1502-1585) con la Bolla In Apostolicae Sedis
specula, aveva eretto il Pontificio Collegio Greco di Roma che, assieme al Collegio
Corsini fondato da Clemente XII'" (1652-1740) con la Bolla Inter multiplices
nel 1732, prima a san Benedetto Ullano e poi trasferito a San Demetrio Corone,
paesi oggi in provincia di Cosenza, costituiva un punto di riferimento per tante
generazioni che si sarebbero preparate all’ordinazione sacerdotale nel rito bizantino;
contestualmente, Clemente XII, aveva istituito la figura del vescovo ordinante «al



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 103

quale spettava il compito di ordinare il clero destinato alla cura pastorale delle
comunita locali, mettendo cosi fine alle tante soluzioni che nel corso dei secoli
avevano permesso 1’esistenza di un clero locale»." Sui compiti specifici della
figura del vescovo ordinante si pronuncera anche Benedetto XIV!" (1675-1758)
con la Bolla Etsi Pastoralis «ribadendo che i fedeli di rito bizantino delle comunita
albanesi sono sottoposti all’autorita del vescovo locale nel rispetto delle peculiarita
della dottrina delle quali queste comunitad sono testimoni; al vescovo ordinante
veniva confermata la facolta di visitare le parrocchie nelle varie comunita di origine
albanese, tanto da rimanere il garante dell’integrita del rito bizantino».*

Nel 1840-1841 la Congregazione de Propaganda Fide®' affido la visita di queste
comunita a mons. Antonio Mussabini*? (1805-1861), arcivescovo latino di Smirne,
il quale «mise in luce la precarieta della situazione dei fedeli e del clero arberesh,
assai trascurati dagli ordinari latini, ed in particolare le difficili condizioni in cui
versava il Collegio Corsini».” Ma stava per aprirsi una nuova stagione in cui si
andava «diffondendo I’idea, in parte anche appoggiata dalle gerarchie latine della
Calabria, che fosse necessario avere un’autonomia ecclesiastica, con la creazione di
una diocesi che si doveva occupare della cura pastorale delle comunita che ancora, a
distanza di quattro secoli, parlavano albanese e celebravano secondo il rito bizantino.
Le richieste in questo senso al papa, poco ascoltate da Pio X, dovevano condurre
Benedetto XV all’istituzione dell’Eparchia di Lungro, il 13 febbraio 1919».%

Il progetto di erigere una Eparchia fu preso in esame e approvato sin dal
novembre 1917 da Benedetto XV, il quale prima di erigere la diocesi, decise di
inviare un visitatore apostolico: I’arciprete di Lungro, Giovanni Mele (1919-1979),
che inviera una relazione alla Congregazione per la Chiesa Orientale.?

Il 13 febbraio 1919 Benedetto XV, con la costituzione apostolica Catholici
fideles, istituiva I’Eparchia di Lungro e, il 10 marzo dello stesso anno, nominava
Giovanni Mele primo vescovo della Eparchia. Si dava inizio cosi alla prima fase
della vita dell’Eparchia, affidata a mons. Mele che avrebbe letteralmente costruito
I’Eparchia per poi consegnarla pienamente, dopo sei decenni di governo episcopale,
a Giovanni Stamati, una figura tanto umile quanto ricca di doni e prospettive da dare
ad una Eparchia che nel corso degli anni, grazie anche alla sua attivita di governo,
ad intra e ad extra, avrebbe intrapreso il cammino dell’unita dei cristiani, tanto da
esserne considerata depositaria e da giocare a proposito un ruolo di primo piano nel
dialogo tra Chiesa Cattolica e Chiesa Ortodossa.

Durante I’episcopato di Mons. Mele, all’indomani del Concilio Vaticano 11, al
quale aveva partecipato lo stesso Mele all’eta di 77 anni — da dove emerse subito
come Mele si orientasse con difficolta nel nuovo panorama che andava nascendo
all’interno della Chiesa Cattolica in una prima recezione del Concilio — Paolo



104 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

VI (1897-1978) nominava Giovanni Stamati (1912-1987) vescovo titolare di
Stephaniacum e Amministratore Apostolico sede plena dell’Eparchia di Lungro:
era il 25 marzo 1967: «dopo tanti anni era necessaria una nuova guida a Lungro per
saper cogliere le speranze suscitate dal Vaticano II in modo da vivere la recezione
in una forma ben pit dinamicay.?’

Mons. Giovanni Stamati, che era stato Vicario generale dell’Eparchia e che
avrebbe aiutato nel governo della diocesi Mons. Mele, ormai in etd avanzata, divenne
vescovo sede plena il 20 febbraio 1979. Nel suo governo si pose in continuita
con il predecessore, tanto da sentirsi inserito in un cammino sul quale bisognava
«proseguire, senza squilibri ed aritmie, in una triplice direzione: santificazione del
clero e del popolo, affinché il mistero della salvezza, operato da Cristo, si rinnovi in
tutti e in ciascuno; formazione di una comunita diocesana che trovi la sua sorgente
di unita e comunione in Cristo, fonte di vita, di luce e di carita; risposta sempre pit
adeguata ed attuale al carisma dato da Dio alla nostra Eparchia di essere segno e di
operare per I’unita dei cristiani».?®

1.2 La dimensione della formazione ecumenica nell’episcopato di Stamati

Sin dalla Lettera di ringraziamento che Stamati aveva scritto a Paolo VI, a
qualche giorno dalla nomina a vescovo, emerge uno degli obiettivi chiave che
Stamati vuole mantenere nel suo governo, proseguendo cio che aveva gia avuto
inizio con il governo di Mele, ossia continuare a promuovere 1’unita dei cristiani in
una diocesi che di per sé deve guardare all’Oriente cristiano promuovendo incontri
e dialoghi, volendo «mantenere ed intensificare le caratteristiche di questa Eparchia
per contribuire, nei limiti delle sue possibilita, alla tanto sospirata unione».*’

Proprio sullalinea di questo desiderio, Stamati continuera nella prosecuzione degli
incontri, iniziati gia durante il governo di Mele, con il Patriarcato di Costantinopoli;
ad esempio ancora vivo nella memoria dell’Eparchia, seppure tramandato oralmente,
¢ ’incontro con il metropolita ortodosso di Corinto Panteleimon il quale, anch’egli
di lingua albanese, era giunto a Lungro per una visita al vescovo Stamati e al
Centro Ecumenico Pastorale. Qualche anno dopo Panteleimon inviera due icone,
tuttora presenti nella iconostasi della Parrocchia personale “Santissimo Salvatore”
di Cosenza, del Cristo e della Madre di Dio, in dono ai fratelli di Calabria.’® Nel
novembre 1969 fu la volta della visita del protopresbitero Peter Raina, della Chiesa
Ortodossa Russa, studente del Pontificio Istituto Orientale di Roma. Questi incontri
erano la cartina di tornasole del desiderio di mons. Stamati di creare e migliorare
1 rapporti con le Chiese ortodosse, soprattutto dopo che 1’unita dei cristiani era
emersa, dal concilio Vaticano II e dal ripensamento della partecipazione della
Chiesa Cattolica al Movimento ecumenico, come prerogativa della ecclesiologia di



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 105

comunione; una prerogativa legata anche alla preghiera del Signore al Padre “Che
siano uno”.

E proprio “Affinché siano uno” ¢ la frase che ancora oggi compare nello stemma
dell’Eparchia di Lungro, stemma che venne adottato da Mons. Stamati, slegando
lo stemma alla singolarita del vescovo a favore di uno stemma legato all’Eparchia.
Questi e tanti altri gesti vanno a collocarsi in quella idea di formazione ecumenica
che Mons. Stamati voleva per la realta di Lungro, ma non solo. Ad esempio, anche
la nascita di una Commissione ecumenica regionale in Calabria deve tanto alla
figura di Stamati, che si spendera per ottenere la presenza dei delegati diocesani
per I’ecumenismo nelle altre realta locali. Nel 1969, su invito di mons. Pasquale
Venezia®! (1911-1991), vescovo di Avellino e Segretario della Commissione per
I’ecumenismo della Conferenza Episcopale Italiana, mons. Stamati scrive ai
delegati diocesani della Calabria per esortarli affinché promuovano la preghiera
per I'unita dei cristiani. Undici anni dopo, quando ¢ presidente della Commissione
I’arcivescovo di Lucca mons. Giuliano Agresti*> (1921-1990), Stamati scrive
nuovamente ai delegati e ai vescovi calabresi chiedendo una mobilitazione affinché
I’ecumenismo si sviluppi nei vari livelli del corpo ecclesiale. E in questo cammino
comune di chiese locali Mons. Stamati aveva ben chiaro come I’Eparchia di Lungro
potesse portare un proprio contributo per una sempre maggiore formazione, a
partire dall’avere concretamente come Eparchia «una piu approfondita coscienza
di quel che siamo e rappresentiamo; un maggiore contatto col mondo ortodosso; la
costituzione di un centro ecumenico per la conversione dei cuori nella fraternita e
stima vicendevoli».** Queste ultime parole pronunciate da Stamati stesso nell’omelia
della sua consacrazione episcopale.

Nell’Eparchia di Lungro molte furono le iniziative che si possono individuare
e inserire all’interno di quella che ¢ una prima recezione del Concilio Vaticano II
in Eparchia e che si tradurra da parte di Stamati in formazione del popolo di Dio
sulla causa dell’unita dei cristiani. Il 7 luglio 1967 Stamati decreta I’adozione di un
nuovo stemma per I’Eparchia di Lungro, all’interno del quale ¢ chiara la missione
costitutiva di questa realta, ossia offrire una vivente testimonianza nella carita,
dell’unita dei Cristiani d’Oriente e di Occidente, nella diversita delle tradizioni. Lo
stemma voluto da mons. Stamati ¢ formato da due cerchi concentrici con la scritta
in italiano e in albanese del nome della Diocesi, intercalata da rami di ulivo. Inoltre
¢ presente uno scudo, una croce greca, sormontata da una mitria, con ai lati la croce
ed il pastorale. Nel campo superiore vi ¢ la figura del Buon Pastore con le pecore
e in quello inferiore la nave veleggiante in mare tempestoso, recante sulla vela la
grande aquila bicipite albanese, la quale sovrasta la scritta in greco e albanese del
versetto evangelico “Che siano uno” (Gv 17, 22).34



106 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

All’interno di questo processo di recezione del Vaticano II nella Eparchia si
inseriscono anche le Circolari mensili, che Stamati scrive al clero e alle religiose
e che costituisce il mezzo principale di comunicazione e di formazione di un clero
che ¢ esortato ad attuare una maggiore formazione del popolo di Dio, e i Messaggi
scritti ogni anno in occasione della Settimana di preghiera per 1’unita dei Cristiani.

Nata durante il pontificato di Pio X (1835-1914), «dopo che Leone XIII era
intervenuto sul dialogo anglicano-cattolico, che si era sviluppato lasciando
intravedere la possibilita di una qualche unita, soprattutto per quanto riguardava il
riconoscimento reciproco delle ordinazioni sacerdotali»,*® la Settimana di preghiera
per I'unita della Chiesa, era stata pensata da padre Paul Wattson (1863-1940) per
favorire il ritorno di ortodossi e protestanti nella Chiesa cattolica, e quindi secondo
quella modalita propria dell’unionismo, quando la Chiesa cattolica si era data
il progetto, che ha inizio con il pontificato di Leone XIII, di far confluire nella
comunione con la Sede romana le Chiese non cattoliche, tra cui quelle orientali.

La prima Settimana di preghiera, che risale al 1908, viene recepita come «un
momento privilegiato di preghiera, ma soprattutto di azione nei confronti di ortodossi
e protestanti in modo da illustrare loro gli errori che impedivano la loro piena
appartenenza all’'unica Chiesa. I cattolici dovevano affidare questo compito alla
preghiera, ma dovevano anche essere preparati a rispondere a osservazioni e domande
cosi da riaffermare i punti fondamentali della dottrina della Chiesa cattolicax.*®

Venne scelta come data — per I’emisfero boreale, mentre in quello australe si
fa riferimento alla Pentecoste — la settimana dal 18 gennaio, festa della cattedra
di san Pietro, al 25 gennaio, festa della conversione di san Paolo: «cosi si voleva
rafforzare I’idea che la preghiera per I’unita si doveva collocare tra il riconoscimento
della centralita del magistero di Pietro, senza il quale non ci poteva essere unita, e
I’esaltazione del modello paolino di ingresso nella chiesa: da persecutore, nemico
giurato che si dedica con passione alla difesa di una dottrina, che risulta essere
vuota, a evangelizzatore dei popoli che non si risparmia, accettando tutto, fino alla
morte, per testimoniare Cristo».’’

Da allora fino ai nostri giorni all’interno del panorama ecumenico grande
importanza ha assunto la preghiera in comune, «affermando il principio che i cristiani
devono moltiplicare le occasioni di pregare insieme per 1’unita, coltivando una
preghiera quotidiana che aiuta la conversione del cuore».*® Anche Stamati insistera
molto sulla importanza del pregare assieme utilizzando i messaggi in occasione della
Settimana di preghiera di ogni anno per estendere a quante piu persone possibili
I’ideale del pregare per 1’unita dei cristiani,*” presentando la divisione dei cristiani
come il peccato piu specificatamente anticristiano*’ ed esortando le varie parrocchie
a sperimentare in quella settimana la comunione profonda di vita con Dio stesso



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 107

che si comunica attraverso la comunione con gli altri fratelli,*’ comunione alla
quale anch’egli partecipera volentieri tanto da proporsi in alcune parrocchie della
Eparchia in qualita di predicatore.*

Altre volte Stamati esorta i parroci ad «accendere questa fiaccola che ¢ la
Settimana di preghiera per I'unita dei cristiani»,” comunicando il tema della
Settimana e spronando a dedicare momenti di preghiera all’invocazione dell’unita,
nonostante le paure e le stanchezze, come lo scetticismo che a volte sembra emergere
nei confronti dell’ecumenismo e che Stamati rileva, ad esempio, nella Circolare del
13 gennaio 1975,* seppure con la certezza che il cammino procede, nonostante le
tante difficolta, su una strada che deve essere lastricata di umilta, fedelta e carita.®

Le Circolari, cosi come i messaggi che mons. Stamati € solito scrivere in occasione
della Settimana di preghiera per I'unita dei cristiani, sono anche I’occasione che
egli ha per informare la sua Chiesa dei passi concreti che si realizzano nel dialogo
ecumenico a livello universale. E il caso del 13 gennaio 1981 quando Stamati in
una Circolare pone i riflettori su tre avvenimenti che costituivano una bella novita
per quei giorni: la nascita di una Commissione mista per il dialogo tra la Chiesa
cattolica e le altre Chiese o confessioni cristiane; 1’inizio a Patmos del dialogo
teologico tra cattolici e ortodossi; il convegno di preghiera sull’unita dei cristiani
svoltosi a Roma sotto la guida di Roger Schutz, Priore di Taizé.*

Questi tre avvenimenti, di cui Stamati raccontera attraverso le sue Circolari alla
sua Chiesa, sono esemplari e possono far comprendere bene quale fosse il clima
all’interno della Chiesa e come fosse forte la sensazione, da entrambe le parti, nella
Chiesa Cattolica e nella Chiesa Ortodossa, di come 1’unita fosse qualcosa di molto
prossimo. E per questo, e con questo desiderio, che Stamati dara importanza a
questi tre avvenimenti, che denotavano un cambiamento di vento nei nuovi rapporti
tra le Chiese e che lasciavano sperare ad una subitanea risoluzione di ogni conflitto.

Il primo elemento sul quale Stamati pone 1’accento nella Circolare del 1981
¢ quel dialogo dell’amore, della carita che era nato dopo il Concilio Vaticano II,
grazie all’operato di Paolo VI e Atenagora, e si era mostrato un kairos:*’ «un tempo
opportuno in cui lo spirito ha visitato le Chiese; essendo un evento ecclesiale, ha
rivelato di possedere un carattere essenzialmente teologico, che i teologi devono
valorizzare e interpretare: grazie al dialogo dell’amore ¢ stato possibile ristabilire
la carita ecclesiale, avviare la purificazione della memoria della Chiesa, e aprire la
via a una rinnovata ecclesiologia di comunione tra chiese sorelle, capaci di vivere
I’unita nella diversitay.*®

I1 Concilio Vaticano 11, il viaggio di Paolo VI in Terra Santa e I’incontro con
Atenagora a Roma I’ottobre seguente, 1’abolizione reciproca delle scomuniche del
1054 furono i punti di un percorso atto a voler dimostrare la volonta reciproca di



108 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

ristabilire 1’unita fra la Chiesa Cattolica e la Chiesa Ortodossa, all’interno della
Chiesa Una che continuava a lavorare, pregare e studiare assieme per una sempre
maggiore conoscenza reciproca e per un veloce ripristino della comunione reciproca.
Tutto cio Stamati lo sapeva bene ed ¢ per questo che la sua attenzione non venne
distolta dal Convegno organizzato nell’aprile 1974 a Vienna dalla Fondazione Pro
Oriente, con la collaborazione del Centro Ortodosso del patriarcato ecumenico di
Chambésy e dell’allora Segretariato per 1’Unita dei cristiani, un dialogo teologico
dal titolo «Primo Colloquio ecclesiologico tra teologi ortodossi e cattolici».*

L’instancabile attivita di mons. Stamati non si esaurisce soltanto a livello di
Chiesa locale. Egli, dara vita in Calabria a numerose attivita e iniziative di afflato
ecumenico che si inseriscono in quella che ¢ la recezione del Concilio Vaticano II; tra
queste ricordiamo la nascita di una Commissione regionale per I’Ecumenismo «che,
pur tra molte difficolta, doveva essere espressione dell’impegno per la promozione
dell’ecumenismo in ogni diocesi, anche in quelle dove non erano presenti comunita
non-cattoliche»;>® i rapporti intrattenuti da mons. Stamati con le altre diocesi della
Calabria; la nascita di un Centro Ecumenico Pastorale e il convegno ecumenico
a Laurignano, un paesino della provincia di Cosenza, che costitui «un passaggio
fondamentale nella costruzione della Commissione regionale»’! e che voleva
favorire a livello regionale una formazione ecumenica a partire dalle esperienze di
vita delle varie Chiese locali.

I1 29 agosto 1967 viene eretto da Stamati, con decreto vescovile,” il centro
ecumenico pastorale; questa iniziativa, della quale Stamati gia parlava nella omelia
della sua Consacrazione episcopale,™ che si presenta come discorso programmatico
di tutto il suo governo, ha tra le varie finalita la diffusione «dello spirito ecumenico
mediante una piu approfondita coscienza della vocazione dell’Eparchia, [la]
conoscenza degli altri fratelli cristiani non cattolici, particolarmente degli ortodossi,
[...] attivita apostolica e culturale, nella carita, per I’unita dei cristiani».>*

Il centro — pensato in tre sezioni ecumenica, pastorale e culturale italo-albanese,
dove la sezione ecumenica ha il compito di diffondere lo spirito ecumenico,
promuovere la presa di coscienza della particolare vocazione ecumenica che
I’Eparchia ha insita in sé, favorire i contatti tra I’Eparchia e le diocesi latine e
promuovere incontri con i fratelli ortodossi nelle forme e nei modi piu opportuni®®
— «seppe favorire una sempre migliore conoscenza della vocazione ecumenica
dell’Eparchia di Lungro, anche se dovette confrontarsi, fin dalla sua fondazione,
con difficolta economiche e logistiche che non ne favorirono la crescita, cosi come
era stata auspicata da Stamati».* Inoltre, il centro diede sin da subito i suoi frutti
nel favorire i contatti tra I’Eparchia e le altre diocesi di rito latino: cosi come
avvenne il 24 gennaio 1968, nell’ambito della Settimana di preghiera per 1’unita



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 109

dei cristiani, quando mons. Stamati viene invitato a celebrare la Divina Liturgia
di san Giovanni Crisostomo nella cappella del Seminario regionale di Catanzaro
e, il giorno successivo, a tenere una conferenza sull’ecumenismo agli alunni di
teologia e di filosofia del Seminario;*’ o ancora il 3 febbraio 1973 quando, su
invito dell’ Arcivescovo di Cosenza mons. Enea Selis (1910-1999) e nel quadro dei
festeggiamenti del 750° anniversario della consacrazione del Duomo di Cosenza,
mons. Stamati, assieme ad altri sacerdoti della Eparchia, celebra una solenne Divina
Liturgia nel Duomo di Cosenza.>®

Come gia accennato saranno molte «Le forze, spese da Stamati, per giungere a
una presenza capillare dei delegati diocesani per I’ecumenismoy,” ai quali mons.
Stamati si rivolgera per due volte nel corso del suo episcopato. Il 4 dicembre
1969 mons. Pasquale Venezia (1911-1991), vescovo di Avellino e Segretario
della Commissione per 1I’ecumenismo della Conferenza episcopale italiana, scrive
a mons. Stamati chiedendogli di rivolgere un appello ai delegati diocesani per
I’ecumenismo della Calabria in occasione della Settimana di preghiera per 1’unita
dei cristiani. Tre settimane piu tardi, a pochi giorni dalla Settimana di preghiera per
I’unita dei cristiani del 1970, Stamati scrive ai delegati diocesani, e per conoscenza
ai vescovi, esortandoli a promuovere la preghiera per 'unita: «Permettetemi,
perciod, venerati Fratelli, che io rivolga a Voi la calda esortazione di promuovere la
celebrazione della Settimana di preghiere per ’unita, sia [sic] a livello diocesano che
parrocchiale, come a livello di associazioni cattoliche e di “comunita”, intendendo
sotto questo nome non solo le comunita religiose, ma anche gli Istituti scolastici,
scuole e convitti, dove gli insegnanti di religione ed i cappellani potranno svolgere
una proficua opera di illuminazione e di orientamentoy.*

Queste parole di Stamati arrivano, nella lettera, a conclusione di un excursus
nel quale egli citera Unitatis Redintegratio, decreto conciliare sull’ecumenismo,
pubblicato assieme a Orientalium ecclesiarum, decreto sulle chiese orientali
cattoliche, e Lumen gentium, costituzione dogmatica sulla Chiesa; questi tre
documenti conciliari vennero pubblicati il 21 novembre 1964, in modo da dare una
comprensione piu approfondita della ecclesiologia della Chiesa Cattolica, cosi come
era emersa dall’assise conciliare, avendo ben chiaro come Unitatis Redintegratio
costituisse il paradigma di lettura di tutta la ecclesiologia di Lumen gentium.

Il 5 gennaio 1980 Stamati scrive agli incaricati diocesani per 1’Ecumenismo
e agli arcivescovi e vescovi della Calabria, in qualita di vescovo incaricato per
I’ecumenismo in Calabria ¢ membro della Commissione per I’ecumenismo della
Conferenza episcopale italiana,®' e si rivolge ai delegati e ai vescovi calabresi,
esortandoli a mobilitarsi affinché 1’azione ecumenica si sviluppi dai vertici alla
base, «affinché il movimento ecumenico da lodevole impegno di persone singole e



110 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

di gruppi, pur sempre valido, direi anzi insostituibile, diventi fatto e dimensione di
Chiesa localey».®

Tra le iniziative ecumeniche che stanno alla base della recezione del Vaticano 11
in Calabria anche grazie all’opera di mons. Stamati bisogna ricordare il convegno
ecumenico a Laurignano, un paesino appena fuori la citta di Cosenza. Al convegno,
che si tiene a Laurignano il 27 e 28 dicembre 1968 ed ¢ pensato come «un’iniziativa
che va considerata in quel particolare compito, che la nostra Eparchia ¢ chiamata
ad assolvere per mantenersi fedele alla sua vocazione e alle sue caratteristiche»,
prenderanno parte alcune tra le personalita del panorama ecumenico del tempo,
per aprire all’interno della Calabria un discorso sul tema dell’ecumenismo,
trasponendo la questione anche a livello locale, in modo che sia sempre piu chiaro
che il problema della divisione e del ristabilimento dell’unita riguarda tutti, pastori
e fedeli, ciascuno secondo le proprie responsabilita.®

Al convegno interverra mons. Giuseppe Marafini® (1917-1973), vescovo di
Veroli-Frosinone, primo presidente della Commissione per 1I’ecumenismo della
Conferenza episcopale italiana che era nata con la finalita di promuovere il dialogo
e aiutare la recezione del Vaticano II in Italia.®® Nell’immediato post Concilio la
Chiesa italiana, che si trovava di fronte alla necessita di promuovere ¢ attuare
quanto era emerso dal Concilio Vaticano II, in tutto il suo respiro ecumenico, aveva
individuato in mons. Marafini il referente episcopale per la promozione del dialogo
ecumenico.

Mons. Marafini al convegno di Laurignano, nel suo intervento Il movimento
ecumenico in Italia, ricorda alcune attivita, iniziative ed organizzazioni che si
occupano della diffusione della preghiera per 'unita dei cristiani, citando, a
proposito, gli incontri annuali di Camaldoli organizzati dal Segretariato Attivita
Ecumeniche, o le varie iniziative della Conferenza episcopale italiana che mirano a
sottolineare come 1’ecumenismo sia una dimensione della vocazione cristiana, «un
modo di vivere, di percepire la carita ecclesiale, di realizzare la maggiore fedelta
all’unica Chiesa di Cristo».®’

A concludere la prima giornata del convegno di Laurignano sara mons. Jerome
Hamer® (1916-1996), particolarmente attivo nel movimento ecumenico, anche
prima del Vaticano II, al quale aveva preso parte come membro del Segretariato
per la promozione dell’unita, presieduto dal cardinale Augustin Bea, di cui sarebbe
divenuto Segretario il 12 aprile 1969. Mons. Hamer nel contributo La Chiesa ¢ una
comunione, analizza il concetto di “comunione” quale dono di Dio e legame tra i
fedeli nella loro congiunzione intima con Cristo.*

La seconda giornata del convegno vedra la presenza di tre personalita di spicco
nel panorama ecumenico: Eleuterio Fortino™ (1938-2010), con il tema // posto delle



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 111

Chiese ortodosse nella Chiesa di Dio, Gennadios Zervos’ (1937-), allora giovane
presbitero del Patriarcato di Costantinopoli e attuale Arcivescovo Metropolita di
Italia e Malta, con il tema La Chiesa ortodossa e il movimento ecumenico ¢ il prof.
Boris Ulianich (1925- ), allora docente di Storia del Cristianesimo all’Universita
di Napoli “Federico II”, con il tema I/ rinnovamento della Chiesa, causa del
movimento verso [ 'unita.

La numerosa partecipazione che il convegno ha riscosso a livello regionale,
dovuta alla consapevolezza che «I’Unita dei Cristiani ¢ il problema dei problemi
per il cristianesimo oggi»,”” ha fatto si che un convegno inizialmente nato per la
vocazione ecumenica della Eparchia e per il servizio che questa voleva rendere alle
altre Chiese di Calabria, a livello locale, abbia visto aperta la strada per un dialogo,
sempre piu proficuo, in Calabria e nel Meridione d’Italia.”

Il Convegno di Laurignano, aveva lasciato nel cuore dei partecipanti alcuni punti
fermi:” ossia che la riunificazione dei cristiani non si otterra se non attraverso 1’opera
congiunta di tutto il popolo di Dio; che I’ecclesiologia della “comunione” elaborata
dal concilio ¢ il presupposto ideologico di questa ricerca dell’unita; che allo stato
attuale, le Chiese si trovano in stato di “imperfetta comunione” e alla ricerca della
“comunione piena”’; e che il movimento ecumenico tende a far crescere nella Chiesa
questa comunione gia esistente in vista della piena comunione, che non ¢ un ritorno
di una Chiesa verso I’altra, ma di un incontro comune nel Cristo; oltre alle certezze
erano tanti anche gli auspici:” la costituzione di una commissione interdiocesana per
promuovere in Calabria il movimento ecumenico; una promozione della diffusione
della settimana universale di preghiera per I’unita dei cristiani; favorire il sorgere
di gruppi ecumenici nei vari centri della regione; impegnarsi nella formazione
religiosa a dimensione ecumenica degli emigranti calabresi in paesi di pluralismo
confessionale; sollecitare il clero a convegni di formazione ecumenica su piano
nazionale, particolarmente a quelli organizzati dalla CEI; promuovere annualmente
in Calabria un incontro di formazione ecumenica su piano interdiocesano.

Stamati invitd, su suggerimento di padre Lanne, al Corso di aggiornamento di
Laurignano alcuni dei nomi di spicco nel panorama ecumenico dell’epoca, questo
proprio per ribadire 1’idea di un suo forte impegno nella formazione ecumenica, e
in questo caso per un’alta formazione ecumenica, del popolo di Dio. Furono queste,
assieme ad altre attivita di respiro ecumenico a livello locale e nazionale, come ad
esempio il suo spendersi nell’ Ufficio per I’ecumenismo della Conferenza Episcopale
Italiana, che fecero di Stamati un promotore di quell’aggiornamento della Chiesa
tanto auspicato dal concilio Vaticano II, per una sempre maggiore conversione
ecumenica della Chiesa Una che passasse dalla formazione ad ogni livello.



112 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

1.3  E gli ultimi vent’anni?

Dopo I’episcopato di Mons. Stamati fu la volta di mons. Ercole Lupinacci (1933-
2016), il quale pose I’Eparchia alla riscoperta delle proprie radici, soprattutto quando
nella Chiesa si fece pressante la necessita di procedere in una dimensione sinodale;
egli, seppure si sia speso con animo per 1’ecumenismo in Calabria e in Italia, tanto
da essere presidente ad interim della Commissione episcopale per I’ecumenismo
della CEI, dovette inoltre adoperarsi per una riorganizzazione spirituale e materiale
dell’Eparchia per traghettarla nel nuovo millennio.

Oggi, dopo un secolo di vita, I’Eparchia ha avuto il dono di poter fare una rilettura
della propria storia che vada oltre 1 luoghi comuni e “le solite cose trite e ritrite”;
questo ¢ stato possibile anche grazie allo studio e al lavoro del prof. Riccardo
Burigana, che ¢ qui presente, il quale ¢ stato incaricato dal Vescovo Donato di
studiare, preparare, dopo aver fatto ricerca, e redigere una Storia dell’Eparchia in
due volumi. Questo ha permesso una riscoperta della centralita della vocazione
ecumenica dell’Eparchia di Lungro. Cio puo aiutare I’Eparchia stessa ad operare
meglio e rispondere meglio ad una vocazione che le ¢ — utilizzando 1’espressione di
mons. Stamati — intrinseca e costitutiva, ossia I’adoperarsi e lo spendersi per I’unita
dei cristiani, continuando a guardare ad Oriente e costruire ponti, affinché possa
essere sempre piu vicino il giorno della comunione all’unico Calice.

Con la pubblicazione dei due volumi della Storia si ¢ voluto dare avvio ad una
nuova stagione di rilettura della storia dell’Eparchia, per una guarigione delle
memorie € per una sempre migliore conoscenza di una realta che, testimoniando
il Vangelo e annunciando la bellezza della salvezza di Cristo, € promotrice di un
retaggio che ancora oggi ha tanto da testimoniare al mondo. La capacita dell’autore
di inserire una storia locale nel panorama europeo e di porne in luce il grande
retaggio storico per un impegno ecumenico nella Chiesa Cattolica aiuta il lettore
ad approfondire la Storia di una realta particolare votata all’unita dei cristiani.
In questo modo viene sempre piu conosciuta una Chiesa locale che ¢ testimone
vivente di come la diversita costituisca ricchezza e di come questa ricchezza perduri
da secoli, andando a costituire una tessera, piccola ma preziosa, del mosaico della
Chiesa di Cristo, in cui tante storie, tanti volti, tanti uomini ¢ donne, hanno fatto e
continuano a fare molto per creare le condizioni necessarie affinché, quando Dio
vorra, si realizzi 1’unita dei cristiani in Cristo.

I due volumi del Burigana sono giunti nel 2019, nell’anno delle celebrazioni
del primo centenario di vita dell’Eparchia, un tempo di lode che ancora continua e
non si interrompe. Negli anni, infatti, tanti sono stati 1 doni spirituali, gli incontri,
soprattutto durante I’ attuale episcopato di mons. Donato Oliverio, incontri tra i quali
ricordiamo quello con il Patriarca Ecumenico Bartolomeo, al Phanar, il 4 giugno



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 113

2013 e quello con Sua Beatitudine Ieronymos, Arcivescovo di Atene e di tutta la
Grecia, il 17 ottobre 2017. Con la benedizione del Patriarca di Costantinopoli altri
incontri sono avvenuti in Eparchia: nell’ottobre 2013 con Stephanos Charalambides,
Metropolita di Tallin e di tutta I’Estonia e con Athenagoras Peckstadt, Metropolita
del Belgio; nel novembre 2015 con Elpidophoros Lambriniadis, Metropolita di
Bursa e il 2 aprile 2017 con il Metropolita di Acaia, Athanasios. Tutte presenze
che hanno contribuito ad una continua formazione che coinvolgesse ogni livello di
chiesa locale.

Queste visite non sono altro che la cartina di tornasole di quella che ¢ la
vocazione ecumenica intrinseca dell’Eparchia, ossia quella di fare da ponte tra
Oriente e Occidente e strenuamente operare affinché sia sempre piu vicino il
benedetto giorno della piena unione tra Chiesa cattolica e Chiesa ortodossa.
Questo cammino ecumenico tra Roma e Costantinopoli, di cui Lungro ¢ soggetto
di una azione ecumenica concreta ed efficace, apre nuove strade e opportunita di
conoscenza reciproca, di abbattimento di muri e di reciproca fiducia eliminando
qualsiasi dubbio e sospetto. Bisogna essere artigiani di dialogo — come ci ricorda
papa Francesco — promotori di riconciliazione, pazienti costruttori di una civilta
dell’incontro, in questo tempo in cui disuguaglianze e divisioni minacciano la pace.

Un’ultima parola, cosi come anticipato inizialmente, vorrei qui spenderla,
semplicemente a titolo informativo, per quei percorsi di formazione (pensati per
ogni livello della Chiesa, non solo di Lungro), attivati dall’Eparchia di Lungro
assieme al Centro Studi per I’Ecumenismo in Italia.

A partire dall’anno in cui ci si € trovati a dover affrontare I’emergenza del Covid
si ¢ avviata un’esperienza di incontri on-line di formazione al cammino ecumenico
in una prospettiva che andasse oltre i confini dell’Eparchia in nome del servizio alla
causa dell’unita, alla quale ¢ chiamata 1’Eparchia fin dalla sua istituzione.

Proprio la Settimana di Preghiera per 1’Unita dei Cristiani ¢ stata 1’occasione di
avvio dei Cicli di Conferenze che, di anno in anno, hanno visto approfondire un
documento, un evento o una questione aperta del dialogo ecumenico contemporaneo,
ponendo particolare attenzione alla dimensione dell’Oriente cristiano nel presente
della Chiesa.

Nel 2021 ha avuto inizio il Ciclo di Conferenze Cattolici e Ortodossi in cammino
verso la piena comunione, che ha visto la partecipazione da febbraio a giugno
di: Stefano Parenti (Ordinario di Liturgie Orientali presso il Pontificio Ateneo
Sant’Anselmo), don Luca Pertile (Delegato per I’Ecumenismo della Diocesi
di Treviso), Natalino Valentini (Direttore dell’ISSR “A. Marvelli” di Rimini e
San Marino-Montefeltro), Riccardo Burigana (Direttore del Centro Studi per
I’Ecumenismo in Italia).



114 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Nel 2022 il Ciclo di Conferenze ha avuto come oggetto: Sinodo. Perché?
Riflessioni ecumeniche, e ha visto la partecipazione di P. Luca De Santis, op (Istituto
di Teologia Ecumenica di Bari), Adalberto Mainardi (Gruppo Sant’Ireneo), Luis
Carlos Luz Marquez (Universidade Catolica de Pernambuco-Recife), Riccardo
Burigana (Direttore del Centro Studi per I’Ecumenismo in Italia), Dimitrios
Keramidas (Pontificia Universita “San Tommaso d’ Aquino” — Roma), p. Hyacinthe
Destivelle, op (Officiale del Dicastero per la promozione dell’unita dei cristiani).

Nel 2023 il Ciclo di Conferenze ha avuto come tema Concilio Vaticano II: a
60 anni dall’apertura. Chiese in dialogo per [’unita. Spunti per una formazione
continua, con la partecipazione di Riccardo Burigana (Direttore del Centro Studi
per I’Ecumenismo in Italia), Stefano Parenti (Ordinario di Liturgie Orientali
presso il Pontificio Ateneo San’Anselmo), Nikos Tzoitis (Analista per conto del
Patriarcato Ecumenico presso la Santa Sede), p. Hyacinthe Destivelle, op (Officiale
del Dicastero per la promozione dell’unita dei cristiani), Dimitrios Keramidas
(Docente incaricato presso la Pontificia Universita di San Tommaso d’Aquino
Angelicum-Roma).

11 Ciclo di Conferenze del 2024 ha avuto come titolo Chiese cattoliche orientali
ed ecumenismo. A 60 anni da Lumen Gentium, Unitatis Redintegratio e Orientalium
Ecclesiarum con la partecipazione di S.E. Mons. Maurizio Malvestiti (Vescovo di
Lodi), S.E. Mons. Dionisios Papavasiliou (Vescovo dell’Arcidiocesi Ortodossa
d’Italia), Nikos Tzoitis (Analista per conto del Patriarcato Ecumenico presso la
Santa Sede), Riccardo Burigana (Direttore del Centro Studi per I’Ecumenismo in
Italia), Diac. Stefano Parenti (Ordinario di Liturgie Orientali presso il Pontificio
Ateneo Sant’ Anselmo).

Per il prossimo 2025, anno in cui ricorreranno i 1700 anni dalla celebrazione
del I Concilio Ecumenico di Nicea e in cui tutti i cristiani celebreranno la Pasqua
nella stessa data (20 aprile), I’Eparchia di Lungro, assieme alla Pontificia Facolta
Teologica dell’Italia Meridionale e al Centro Studi per ’Ecumenismo in Italia,
hanno deciso di dedicare un ciclo di incontri dal titolo “325-2025: il Concilio di
Nicea e i cristiani in cammino verso [’'unita”. Questo ciclo di incontri, sempre in
modalita remota, vuole essere un momento formativo su un tema tanto rilevante
per la storia e per il presente della Chiesa del XXI secolo, aperto a tutti coloro che
vorranno formarsi, a partire dai delegati per I’ecumenismo delle diverse diocesi e
dagli studenti della Pontificia Facolta Teologica dell’Italia Meridionale.

I1 ciclo di conferenze vedra otto incontri online, tenuti da relatori e relatrici del
panorama teologico accademico italiano e non solo, e due incontri in presenza, uno
a Napoli e I’ultimo a Lungro.

Questo mio intervento sia una provocazione per tutti voi: in un momento



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 115

ecclesiale in cui in alcuni contesti la dimensione dell’ecumenismo sembra essere
la penultima — se non 1’ultima — priorita; e in un momento storico in cui sembra
emergere che la formazione — in generale, non solo quella ecumenica — sia qualcosa
di accessorio e trascurabile. Giunga a tutti voi I’invito affinché curiate la vostra
formazione spirituale, teologica e intellettuale, senza dimenticare quella umana,
perché possiamo essere cooperatori di unita, lavorando perché venga sanata questa
nostra controtestimonianza al Vangelo della divisione dei Cristiani: in modo che
trovi pace quel desiderio che il Cristo ha lasciato in eredita alla vigilia della sua
Passione: ’unita di tutti i suoi discepoli.

Possa Dio rendere ciascuno di noi, cooperatore di unita e collaboratore per una
formazione ecumenica dei cuori e delle vite di ogni cristiano.

Note di chiusura

1 In occasione del primo centenario dalla istituzione (1919-2019), il vescovo della Eparchia di
Lungro, mons. Donato Oliverio, ha affidato al prof. Riccardo Burigana, Direttore del Centro
Studi per I’Ecumenismo in Italia e Docente di Storia della Chiesa e Storia dell’ecumenismo, la
scrittura di una Storia della Eparchia, di cui ¢ stato pubblicato recentemente il secondo volume:
A. Bellusci — R. Burigana, Storia dell’Eparchia di Lungro. Volume 2: L’Eparchia di Lungro degli
italo-albanesi dell’Italia continentale, Pratovecchio Stia (Arezzo) 2020. In modo particolare, per
la parte storica di questo lavoro, molto si deve alla lettura del primo volume: A. Bellusci — R.
Burigana, Storia dell’Eparchia di Lungro. Volume 1: Le comunita albanofone di rito bizantino in
Calabria 1439-1919, Pratovecchio Stia (Arezzo) 2019. Tutte le citazioni di Bellusci - Burigana,
Storia dell’Eparchia... si riferiscono al Volume 1 qui citato per esteso.

2 J.M. Fernandez Rodriguez, Las iglesias orientales catolicas su nuevo contexto e identidad

eclesial, Barcelona 2017, p. 207.

Cfr. Fernandez Rodriguez, Las iglesias orientales... cit., p. 208.

Sulla ecclesiologia nata dal Concilio di Ferrara-Firenze-Roma si veda il capitolo IV di V.A.

Barbolovici, Il concilio di Ferrara-Firenze (1438-1439). Storia ed ecclesiologia delle unioni,

Bologna 2018, pp. 159-196.

Bellusci - Burigana, Storia dell’Eparchia... cit., p. 5.

Cfr. Fernandez Rodriguez, Las iglesias orientales... cit., p. 208.

Bellusci - Burigana, Storia dell’Eparchia di Lungro... cit., p. 22.

Bellusci - Burigana, Storia dell’Eparchia di Lungro... cit., p. 23.

9 Bellusci - Burigana, Storia dell’Eparchia di Lungro... cit., p. 24.

10 Bellusci - Burigana, Storia dell’Eparchia di Lungro... cit., pp. 14-15.

11 Cfr. Fernandez Rodriguez, Las iglesias orientales... cit., p. 208: «Por tanto, la Iglesia italo-
albanesa, que se asento en el sur de Italia, ha de considerarse heredera de la Iglesia italo-griega.
Ambas celebraban la liturgia de rito bizantino».

12 Congregazione per le Chiese Orientali, Oriente Cattolico, volumi 1-2, Citta del Vaticano 2017, p.
506: «Il crepuscolo di questa civilta italo-greca, pur lasciando tante vestigia nella cultura orale e
scritta del Sud della penisola, sarebbe stato definitivo, né si puo parlare di una sua prosecuzione
nei pit modesti insediamenti di profughi greci, prima ¢ dopo la caduta di Costantinopoli, che

ESNVS)

0 3 N D



116 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

si formarono in talune aree della Calabria, della Puglia ¢ della Sicilia, e che spesso verranno in
contatto e talora in conflitto, come a Messina, con 1’elemento arbereshy.

13 Congregazione per le Chiese Orientali, Oriente Cattolico... cit., p. 507.

14 Bellusci - Burigana, Storia dell’Eparchia di Lungro... cit., p. 36.

15 Congregazione per le Chiese Orientali, Oriente Cattolico... cit., pp. 507-508.

16 Gregorio XIII, Ugo Boncompagni, nato il 7 gennaio 1502 a Bologna, ¢ nominato vescovo il 20
luglio 1558 ed elevato cardinale il 12 marzo 1565. E eletto papa il 13 maggio 1572 ed intronizzato
il 25 maggio 1572. Muore a Roma il 10 aprile 1585.

17 Clemente XII, Lorenzo Corsini, nato il 7 Aprile 1652 a Firenze, viene nominato arcivescovo
titolare di Nicomedia il 10 aprile 1690 e ordinato il 18 giugno 1690; eletto cardinale il 17 maggio
1706 e papa il 12 luglio 1730, verra intronizzato il 16 luglio 1730 e morira a Roma il 6 febbraio
1740.

18 Bellusci - Burigana, Storia dell’Eparchia di Lungro... cit., p. X.

19 Benedetto XIV, Prospero Lorenzo Lambertini, nato a Bologna il 31 maggio 1675, ¢ nominato
arcivescovo titolare di Teodosia il 12 giugno 1724 e consacrato il 16 luglio 1724; elevato
cardinale il 30 aprile 1728 e nominato arcivescovo di Bologna il 30 aprile 1731, sara eletto papa
il 17 agosto 1740 ed intronizzato il 22 agosto 1740; muore a Roma il 3 maggio 1758.

20 Congregazione per le Chiese Orientali, Oriente Cattolico... cit., p. 508.

21 La Sacra congregazione de Propaganda Fide venne creata da Gregorio VI, con la bolla
Inscrutabili divinae il 22 giugno 1622, il quale aveva ripristinato la congregazione super negotiis
Fidei et Religionis Catholicae istituita il 6 maggio 1599 da Clemente VIII. Il nuovo dicastero
di Propaganda aveva ereditato anche il compito della ormai scomparsa Congregazione de rebus
Graecorum, istituita da Gregorio XIII il 10 giugno 1573.

22 Antonio Mussabini nasce a Smirne il 12 giugno 1805 e viene nominato e consacrato arcivescovo
di Smirne in Tuchia il 6 maggio 1838; muore il 4 maggio 1861.

23 Congregazione per le Chiese Orientali, Oriente Cattolico... cit., p. 508.

24 Bellusci - Burigana, Storia dell’Eparchia di Lungro... cit., pp. 3-4.

25 Benedetto XV, Giacomo Giambattista della Chiesa, nasce a Pegli (Ge) il 21 novembre 1854;
viene ordinato sacerdote il 21 dicembre 1878 e nominato sostituto della Segreteria di Stato il 23
aprile 1901; nominato arcivescovo di Bologna il 16 dicembre 1907 e consacrato il 22 dicembre
1907, verra elevato cardinale il 25 maggio 1914 ed eletto papa il 3 settembre 1914 ed intronizzato
il 6 settembre 1914; muore il 22 gennaio 1922 a Roma.

26 Congregazione per le Chiese Orientali, Oriente Cattolico...cit., p. 512.

27 Burigana, Una porta aperta... cit., p. 106.

28 In cammino, in «Bollettino Ecclesiastico dell’Eparchia di Lungro - Nuova Serie», 1/1967, p. 3.
D’ora in poi il Bollettino sara citato come BEEpLu. Si avverte il lettore che il Bollettino citato fa
parte della Nuova Serie che parte dal 1967 e che viene pubblicata senza il numero di annata.

29 Lettera di ringraziamento di Mons. Stamati a Paolo VI, in BEEpLu, 1/1967, p. 5.

30 Questo evento sara ricordato alcuni anni dopo, dal terzo vescovo della Eparchia, mons. Ercole
Lupinacci, il quale in occasione della visita di Sua Santita Bartolomeo Patriarca di Costantinopoli
ai luoghi sacri della Calabria bizantina, preparera un discorso da pronunciare di fronte al
Patriarca. 11 2001 ¢ 1’anno che passera alla memoria, nella storia delle Chiese di Calabria, per la
visita del Patriarca di Costantinopoli. Dal 19 al 23 marzo il Patriarca si reco in pellegrinaggio
presso i luoghi sacri della Calabria bizantina e in quella occasione il terzo vescovo della Eparchia
di Lungro, Ercole Lupinacci (1933-2016), ricordera i numerosi incontri ecumenici che avevano
visto protagonista I’Eparchia di Lungro, consapevole della vocazione ecumenica della propria



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 117

realta. Al riguardo rimandiamo a G. Archina, Ut unum sint, Catanzaro 2002, pp. 108-109.

31 Pasquale Venezia nasce ad Avellino il 4 giugno 1911 e viene ordinato presbitero il 21 dicembre
1935; nominato vescovo di Ariano 1’11 febbraio 1951 e ordinato vescovo il 15 aprile 1951, sara
vescovo ausiliario di Benevento dal 1958 e vescovo di Avellino dal 2 giugno 1967; morira a
Rocca Priora (Roma) il 27 aprile 1991.

32 Giuliano Agresti nasce a Barberino di Mugello (Fi) il 15 agosto 1921 ed ¢ ordinato presbitero il
29 giugno 1945; nominato arcivescovo di Spoleto il 7 novembre 1969 ed ordinato vescovo il 21
dicembre 1969, sara poi vescovo di Norcia dal 13 maggio 1972 e dal 25 marzo 1973 arcivescovo
di Lucca; morira il 18 settembre 1990 a Lucca.

33 Consacrazione episcopale... cit., p. 14.

34 Cfr. Decreto di adozione dello stemma dell’Eparchia, in BEEpLu, 1/1967, p. 17.

35 R. Burigana, Una straordinaria avventura, Bologna 2013, p. 32.

36 Burigana, Una straordinaria avventura... cit., p. 32.

37 R. Burigana, L’ecumenismo di Papa Francesco, Magnano (Bi) 2019, p. 56.

38 R. Burigana, L’ecumenismo di Papa Francesco... cit., p. 50.

39 Cfr. Circolare 1, in BEEpLu, 2/1968, pp. 23-24.

40 Cfr. Vita della Diocesi, in BEEpLu, 4/1968, pp. 37-38.

41 Cfr. Circolare 2, in BEEpLu, 4/1968, pp. 33-34.

42 Cfr. Ottavario di preghiere per I’unita dei cristiani, in BEEpLu, 2/1968, p. 42.

43 Circolare 2, in BEEpLu, 11/1973, p. 33.

44 Cfr. Circolare 13, in BEEpLu, 12-17/1979, p. 69.

45 Cft. Circolare 31, in BEEpLu, 12-17/1979, p. 93.

46 Cfr. Circolare 13, in BEEpLu, 18-25/1987, pp. 35-36.

47 Cfr. E. Bianchi, «L’unita si fa camminando». Il dialogo tra cattolici e ortodossi oggi, in «La
Rivista del Clero Italiano», 97(2016), pp. 166-178.

48 Bianchi, «L’unita si fa camminandoy... cit., p. 167.

49 Per questa parte si veda Lanne, Anamnesi e valutazione... cit., p. 70.

50 Burigana, Una porta aperta... cit., p. 107.

51 Burigana, Una porta aperta... cit., p. 108.

52 Cftr. Decreto di erezione del Centro Ecumenico Pastorale Eparchiale, in BEEpLu, 1/1967, p. 18.

53 Consacrazione episcopale... cit., p. 14.

54 Cftr. Decreto di erezione... cit., p. 18.

55 Cfr. Circolare 5, in BEEpLu, 1/1967, p. 34-36.

56 Burigana, Una porta aperta... cit., p. 107.

57 Cfr. Ottavario di preghiere per ’unita dei cristiani, in BEEpLu, 2/1968, p. 43.

58 Cfr. Circolare 3, in BEEpLu, 11/1973, p. 34.

59 Burigana, Una porta aperta... cit., p. 109.

60 Circolare 7, in BEEpLu, 6/1969, p. 54.

61 Cfr. Circolare 1, in BEEpLu, 18-25/1987, pp. 15-17.

62 Circolare 1, in BEEpLu, 18-25/1987, p. 15.

63 Circolare 1, in BEEpLu, 4/1968, p. 29.

64 Cronaca del Convegno, in BEEpLu, 4/1968, p. 41.

65 Giuseppe Marafini nasce il 19 novembre 1917 a Cori (LT); ¢ ordinato presbitero il 18 maggio
1940, nominato vescovo di Veroli-Frosinone il 14 novembre 1964 e ordinato vescovo il 13
dicembre 1964; morira il 10 agosto 1973 a Veroli (FR).

66 Cfr. R. Burigana, E tempo di osare: la nuova stagione del dialogo ecumenico in Italia, in «Revista



118 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

67
68

69
70

71

72

73

74
75

de Teologia e Ciéncias de Religido», 4(2014), pp. 253-266, qui 255.

Cronaca del Convegno... cit., p. 47.

Jean Jérome Hamer, o.p., nasce il 1 giugno 1916 a Bruxelles ed ¢ ordinato presbitero il 3 agosto
1941; nominato segretario del Pontificio Consiglio per la Promozione dell’Unita dei Cristiani il
12 aprile 1969 e segretario della Congregazione per la Dottrina della Fede il 29 giugno 1973, ¢
ordinato vescovo il 29 giugno 1973 con il titolo di Lorium; dal 8 aprile 1984 ¢ pro-prefetto della
Congregazione per gli Istituti di Vita Consacrata, di cui sara nominato prefetto il 27 maggio
1985; il 25 maggio 1985 ¢ elevato cardinale e morira il 2 dicembre 1996 a Roma. Per una prima
lettura dell’operato di Hamer per I’unita dei cristiani rimandiamo alle parole di A. Bellusci — R.
Burigana, Storia dell’Eparchia di Lungro. Volume 2: L’Eparchia di Lungro degli italo-albanesi
dell’Italia continentale, Arezzo 2020, p. 101: «uno dei protagonisti della riflessione ecumenica
al Vaticano II, tanto da essere nominato segretario aggiunto del Segretariato per la promozione
dell’unita dei cristiani; la presenza del domenicano Hamer era particolarmente significativa, dal
momento che si trattava di uno degli interpreti di primo piano della nuova stagione del cammino
ecumenico che Stamati era riuscito a avere proprio nella prospettiva di offrire un “corso” di
alto livello ai partecipanti, in modo che fosse evidente che il “corso” non era stato pensato
semplicemente per I’Eparchia ma per tutta la Calabria e per rendere evidente quanto prioritario
fosse per Stamati I’impegno per la costruzione dell’unita visibile della Chiesay.

Cronaca del Convegno... cit., p. 48.

Francesco Eleuterio Fortino, presbitero della Eparchia di Lungro, fu sotto-segretario del Pontificio
Consiglio per I'unita dei cristiani e si adopero a livello nazionale, e non solo, per i dialoghi
bilaterali. Molte sono le pubblicazioni di articoli, molti dei quali pubblicati su «L’Osservatore
Romanoy, in cui egli presentava una puntuale scansione dei lavori della Commissione Mista
internazionale di cui era membro. Per uno studio sull’operato di mons. Fortino per 1’unita dei
cristiani si rimanda a T. Bertola, Un cambio di rotta. Monsignor Eleuterio Francesco Fortino
e il dialogo teologico cattolico-ortodosso degli anni Novanta, in «Colloquia Mediterranea», 4
(2014), pp. 43-57; T. Bertola, L’evoluzione nel dialogo tra cattolici e ortodossi presentata da
mons. Eleuterio F. Fortino ne L’Osservatore Romano degli anni ottanta, in «Studi Ecumenici»,
32(2014), pp. 153-180 e T. Bertola, Per una spiritualita ecumenica. Riflessioni di mons. Eleuterio
F. Fortino sulla Settimana di preghiera per I’unita dei cristiani in L’Osservatore Romano 1979-
2010, in «Studi Ecumenici», 34 (2016) pp. 163-192.

Zervos era stato ospite dell’Eparchia nel dicembre 1967 e nel 1995 sara invitato ad intervenire
all’assemblea eparchiale, qualche mese prima della sua nomina e intronizzazione a metropolita
ortodosso d’Italia.

Circolare 2, in BEEpLu, 4/1968, p. 33.

Prima e dopo Laurignano. In margine al Convegno sull’Ecumenismo, in BEEpLu, 4/1968, pp.
56-58.

Cronaca del Convegno... cit., p. 53.

Cfr. Cronaca del Convegno... cit., p. 54.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 119

LA CHIESA E MISSIONARIA,
SINODALE ED ECUMENICA
Convegno a Napoli
per il 60° anniversario del decreto

Unitatis redintegratio

Napoli, 13 novembre 2024

P. Alex Talarico

Lo scorso 13 novembre presso I’ Aula Magna della Sezione San Tommaso d’ Aquino,
della Pontificia Facolta Teologica dell’Italia Meridionale, in viale Colli Aminei,
a Napoli, si ¢ tenuto il Convegno sui 60 anni dalla promulgazione del decreto
sull’ecumenismo del Concilio Vaticano II, intitolato Unita in cammino. Per il 60°
anniversario del decreto Unitatis redintegratio.

Il Convegno ¢ stato organizzato dalla Sezione San Tommaso con la chiara
consapevolezza che 1’ecumenismo non ¢ opzionale, o una disciplina di nicchia
per pochi addetti ai lavori, bensi la chiamata all’unitda ¢ quantomai necessaria
in un mondo sempre piu diviso e lacerato da conflitti, dove 1 cristiani assieme
devono testimoniare di essere discepoli del Signore che ¢ la pace e la dona, per
una testimonianza veritiera del Vangelo di Cristo, dal momento che la divisione
costituisce la piu grande contro testimonianza dei discepoli di Cristo: la comunione
che cercano e a cui aspirano i cristiani ¢ la comunione che vivono le Persone della
Santissima Trinita.

Nella prima parte del Convegno, organizzato dalla Sezione San Tommaso, Mons.
Gaetano Castello, Vescovo ausiliare di Napoli, ha guidato la prima sessione, dal
titolo Una nuova stagione. 1l decreto Unitatis redintegratio e la Chiesa del Concilio
Vaticano II, ricordando come, in un mondo diviso, I’unita sia una necessita logica
di fede per dare credibilita al nostro essere cristiani.

I1 primo intervento del prof. Pablo Blanco Sarto, Professore ordinario all’Universita
di Navarra-Pamplona e docente di ecumenismo, ha avuto come titolo Solo una
pagina del Concilio Vaticano II? L’ecumenismo nel processo conciliare di
rinnovamento della Chiesa: partendo dal ricordo dell’abbraccio di Paolo VI e
Atenagora a Gerusalemme, il 5 gennaio 1964, passando per la cancellazione delle



120 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

reciproche scomuniche alla vigilia della chiusura del Concilio Vaticano II, il 7
dicembre 1965, ha definito i1 dialoghi teologici come la materializzazione di quegli
abbracci e la materializzazione della carita che sosteneva gesti concreti per un
maggiore riavvicinamento tra cattolici e ortodossi.

I1 prof. Sarto, inoltre, a partire dai dialoghi teologici ha ricordato come Unitatis
Redintegratio non sia stata soltanto una pagina del Vaticano II, ma costituisce lo
strumento con il quale oggi possiamo tracciare una mappa dei passi fatti.

Nel tracciare una panoramica che mostra il consenso tra le Chiese su pneumatologia,
trinitaria e cristologia, sono stati elencati alcuni progressi fatti all’interno dei vari
dialoghi teologici bilaterali e multilaterali, senza dimenticare i passi compiuti
all’interno del Consiglio Ecumenico delle Chiese, nato a Ginevra nel 1948, dove
la base di ogni dialogo ¢ stata costituita dalla fede cristologica e trinitaria dei
cristiani. Anche la discussione sulla Koinonia e sulla cristologia ha visto molti
frutti, soprattutto nel dialogo della Chiesa cattolica con le Chiese cosiddette
precalcedonesi, in cui si ¢ arrivati alla conclusione che non c¢’¢ differenza nel
deposito della fede di queste Chiese, ma solo sui modi di esprimere quest’ultima.
Fu, infatti, la dichiarazione cristologica del 1988 a risolvere la questione aperta
con il Concilio di Calcedonia: nonostante rimangano questioni ancora irrisolte in
ambito teologico, come la dottrina del purgatorio non accettata dai copti, si € giunti
ad una maggiore consapevolezza sul fatto che le differenze terminologiche non
possono e non devono dividerci, dal momento che ci si trova a volte di fronte alla
presenza di piu formulazioni che non possono essere imposte all’altra parte. In
tutto ¢ fondamento e guida, nel dialogo teologico, la comunione tra le Persone della
Trinita che deve ispirare la comunione ecclesiale.

Altro esempio ¢ quello riguardo la dottrina della giustificazione, che ha visto un
accordo tra cattolici, luterani, metodisti, riformati e anglicani, basato sul metodo
del consenso differenziato. E in questo spirito che venne firmata la Dichiarazione
comune sulla dottrina della giustificazione, nel 1999, tra Chiesa Cattolica e
Federazione Luterana Mondiale, sottoscritta poi negli anni seguenti dal Consiglio
Metodista Mondiale nel 2006, dal Consiglio Consultivo Anglicano nel 2016 e della
Comunione Mondiale delle Chiese Riformate nel 2017.

Nella Dichiarazione congiunta, dove si afferma che Cristo ¢ ’'unico mediatore
che realizza la riconciliazione in tutte le sue dimensioni, si sottolinea inoltre come
assieme alla giustificazione sia fondante per i cristiani anche 1’inabitazione trinitaria,
in virtu del Battesimo.

I1 23 giugno 1984 Giovanni Paolo II e il Patriarca Siro d’Antiochia Zakka Iwas
firmavano una Dichiarazione comune, in cui, dopo una analisi sacramentale ed
ecclesiologica tra le Chiese, si concludeva che 1’Eucaristia non puo essere ancora



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 121

celebrata perché essa presuppone una comunione di fede che ancora non c’e.
Seppure lo Spirito Santo guidi tutti i cristiani verso la meta della partecipazione
comune all’unico calice di Cristo, resta comunque il fatto che Cattolici e Ortodossi
riconoscono che I'unita di fede ¢ antecedente all’Eucaristia; anzi, questa ne ¢
espressione e rafforzamento. Pertanto, per I’Eucaristia in comune ¢ necessaria una
professione di fede comune.

Per le Chiese di oggi, e per il loro desiderio di unita, vi ¢ un’unica strada, che
potremmo definire cosi: Ubi Eucharistia, Episcopus et Petrus, ibi Ecclesia
localis et universalis. Restano, tuttavia, le questioni rimaste ancora oggi aperte
nella discussione tra le confessioni cristiane: non soltanto questioni riguardo la
dimensione giurisdizionale del primato petrino, ma anche il ministero ordinato e i
sacramenti. A queste questioni il dialogo teologico — checché si dica che sia sempre
in ritardo rispetto ai passi concreti e pratici che le Chiese possano fare — rimane
fondamentale; e se la preghiera ¢ I’anima del Movimento ecumenico (cfr Unitatis
Redintegratio 8), il dialogo teologico ne ¢ la mente.

Il secondo intervento della mattinata, di Edoardo Scognamiglio, della Sezione San
Tommaso, ha offerto una lettura ecclesiologica di Unitatis Redintegratio ¢ una
lettura del tema dell’ecumenismo alla luce della sinodalita, partendo dal principio
dell’Incarnazione: conta cio che unisce senza distruggere 1’altro, dal momento che
¢ Cristo ad unirci a lui, consapevoli sempre del fatto che bisogna parlare di unita
fra 1 cristiani e non unita fra le Chiese, dal momento che le Chiese sono la forma
umiliata e kenotica di Dio nella storia.

Scognamiglio, nel suo intervento Per una teologia del dialogo. Una lettura
ecclesiologica del decreto, ha rilevato come da Unitatis Redintegratio si comprende
che I’ecumenismo ha primariamente un significato escatologico, non solo perché
la Chiesa ¢ chiamata ad essere segno di unita fra tutti i popoli, ma anche perché
la Chiesa ontologicamente ha questa dimensione di unita. Per giungere ad una
manifestazione visibile di questa unita ¢ necessario il cambiamento radicale dei
cristiani, fondando la propria vita nel Mysterion, ossia la Chiesa che nasce dalla
Trinita e dalla Parola di Dio.

Procedendo a una lettura del Documento finale della XVI Assemblea Generale
Ordinaria del Sinodo dei Vescovi in rapporto all’ecumenismo, egli ha anche ricordato
come il Documento citi quattro volte il decreto Unitatis Redintegratio. Ne viene
fuori un cammino sinodale orientato all’unita e si presenta I’ecumenismo come
costitutivo dell’essere cristiani e dei battezzati a partire dalle radici sacramentali del
popolo di Dio. Inoltre, nel Documento, che ricorda come il Movimento ecumenico
debba procedere attorno al tema del primato di Pietro, ritorna un’ecclesiologia di
comunione che non ¢ in antitesi alla ecclesiologia del popolo di Dio in cammino.



122 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Per la Chiesa Cattolica ¢ necessario liberarsi da un certo trionfalismo e dal
romanocentrismo, dal momento che il popolo santo di Dio ¢ piu grande della Chiesa
Cattolica e che le Chiese sono la forma umiliata di Dio nella storia. Per una Chiesa
che volesse rendere visibile la cattolicita, intesa non nel senso di universale ma
di una celebrazione in comunione e carita, resta da compiere un lavoro umile di
ricentramento di tutte le nostre strutture cum Petro et sub Cruce, con una domanda
impellente che dovrebbe provocare ciascun cristiano: se Gesu ritornasse in mezzo a
noi, ci inviterebbe tutti alla stessa cena?

Concludendo il suo intervento, il prof. Scognamiglio ha sollevato una questione:
come mai diamo per assodato che la Chiesa sia sinodale, che la Chiesa sia
missionaria, ma non riusciamo ancora a dire che la Chiesa € ecumenica?

I1 prof. John Berry, della Facolta di Teologia dell’Universita di Malta, nel suo
intervento Tempi nuovi. La fecondita ecumenica del decreto, partendo dalla
domanda “Dove si trova oggi la Chiesa?”, ha provato a dare alcuni elementi di
ecclesiogenesi, ricordando che la Chiesa non ¢ separata dal mondo ma ¢ nel mondo;
inoltre, sinodalita ed ecumenismo sono elementi costitutivi della Chiesa, che oggi ¢
chiamata ad una nuova esperienza di cattolicita dove nessuno rimanga escluso, per
essere sempre pit una Chiesa che impara e discerne.

Per una Chiesa dove emerga sempre piu il fondamento costitutivo ecumenico ¢
necessario che ogni componente viva una conversione del cuore, nella dimensione
di una maggiore attenzione verso tutti, ad immagine della Chiesa di cui ci narrano
gli Atti degli Apostoli, dove ritroviamo una comunitd in cui tutti si amano e
condividono i loro beni, e dove, nonostante questo, dalle lettere di Paolo, emergono
conflitti.

Proprio a superare i conflitti aiuta il Decreto Unitatis Redintegratio quando offre
alcuni principi chiave per procedere sulla via dell’unita dei cristiani: 1’unita ¢
volonta di Dio, lo Spirito Santo ¢ il fautore e il garante dell’unita, di una Chiesa
che ¢ sempre di Dio e mai degli uomini, i quali sono richiamati perennemente a
rinnovamento e riforma, nella liberta, nel riconoscimento del bene presente negli
altri, contro la sfida della divisione.

I1 prof. Berry ha poi utilizzato I’immagine di una orchestra sinfonica, dove i vari
strumenti isolati possono risultare caotici, ma nell’unita diventano armonici. Per
raggiungere I’unita sono necessari, oltre la grazia di Dio, il cambiamento di cuore,
impegno nell’ecumenismo spirituale, formazione teologica nella dimensione
ecumenica, confessione di fede comune e un dialogo nella lealta e benevolenza.
Facendo proprie le parole del Cardinale Newman, “Menti chiare e cuori santi”,
¢ stato proposto cio che i “compagni di pellegrinaggio”, i cristiani, possono oggi
fare per raggiungere la meta dell’unita: dialogo reciproco, arricchire la spiritualita



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 123

mediante pratiche comuni, comprensione reciproca, condivisione della fede,
conversazione teologica, disponibilita al cambiamento con una apertura personale
e comunitaria, un cammino ecumenico all’insegna del discernimento per giungere,
nella sintonia con lo Spirito Santo, alla santita comune.

Nella sessione pomeridiana, intitolata Recezione e recezioni. 1l decreto Unitatis
redintegratio nel cammino ecumenico, il Vescovo di Lungro, Mons. Donato
Oliverio, Presidente del Centro Studi per I’Ecumenismo in Italia, nel presiedere
la sessione, ha ribadito come il decreto Unitatis Redintegratio sia stato, nei suoi
sessant’anni di recezione, il motore di un cambiamento e una guida verso 'unita;
una bussola teologica e pastorale che ha permesso uno sviluppo notevole dei passi
del cammino ecumenico, un cammino sempre in avanti € mai in retromarcia.

E proprio di questo cammino in avanti ha trattato Mons. Andrea Palmieri,
sottosegretario del Dicastero per la Promozione dell’Unita dei Cristiani, nel suo
intervento Un cantiere in movimento. 1l dialogo tra la Chiesa cattolica e le Chiese
ortodosse, ricordando come il dialogo della carita, all’indomani del Concilio
Vaticano II, avesse suscitato molte speranze, in un tempo in cui forte era la speranza
del raggiungimento della piena comunione tra i cristiani.

Oggi, seppure a volte pud sembrare che il “cantiere” sia fermo, in realta molti
segni del dialogo tra cattolici e ortodossi ci dicono che il dialogo ¢ ancora vivo:
il moltiplicarsi degli incontri ufficiali e la rinnovata accentuazione da parte della
Chiesa Cattolica della interdipendenza tra ecumenismo e sinodalita.

Un accento finale ¢ stato dato all’importanza della dimensione della formazione
ecumenica nel popolo di Dio e ad ogni livello della Chiesa, passando per le
istituzioni ecclesiastiche, dove, ancora, purtroppo, in alcuni casi, manca un corso
di ecumenismo — e a questa questione si fa spesso fronte con la “solita scusa” della
dimensione trasversale dell’ecumenismo nelle varie discipline.

Il Convegno di Napoli sui 60 anni della Unitatis Redintegratio, dove sono
intervenuti anche Dimitrios Keramidas (Angelicum-Roma) con l’intervento Da
Costantinopoli... 1l decreto nel dialogo cattolico-ortodosso, si ¢ concluso con
una Tavola rotonda, coordinata dal prof. Riccardo Burigana, della Sezione San
Tommaso, dal titolo Memorie ecumeniche. La recezione ecumenica del Vaticano
1I nell’Italia Meridionale. Alla Tavola rotonda sono intervenuti, oltre a chi scrive
(Riscoprire una vocazione. L’Eparchia di Lungro e la formazione ecumenica),
il prof. Raffaele Ponticelli, Delegato per il Clero dell’Arcidiocesi di Napoli, con
I’intervento La “tenda” ecumenica. Una testimonianza sul cardinale Corrado Ursi
e la Chiesa di Napoli, e il prof. Carmine Napolitano, della Facolta Pentecostale
di Scienze Religiose di Bellizzi, con I’intervento Non solo osservatori. Comunita
pentecostali e dialogo ecumenico dell Italia Meridionale.



124 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

PRIMA ASSEMBLEA SINODALE:
L’INTERVENTO DEL

CARD. MATTEO ZUPPI

Roma, 15 novembre 2024

Carissimi e carissime, benvenuti!

Saluto 1 fratelli Vescovi, i1 sacerdoti, 1 religiosi e le religiose, 1 laici e le laiche.
Quanta gioia! E un’icona di Chiesa, di persone che si ritrovano, pregano, ascoltano,
si ascoltano, parlano, conservano con gratitudine il passato, guardano con amore
il presente e 1 suoi segni che ci fanno capire il tempo e la storia, scrutano il futuro
che inizia nelle nostre scelte e nella nostra santita. Insieme! La Chiesa ¢ Popolo,
donne e uomini che, uniti dalla fede e dal Battesimo, camminano nella storia
rendendo ragione della speranza che ¢ in loro (cf. 1Pt 3,15). La Chiesa ¢ famiglia
e, se la viviamo come Gesu ci chiede, amandoci 1’un I’altro, sapremo aiutare le
nostre famiglie, le citta degli uomini, il nostro Paese, il mondo, ad essere comunita!
Fratelli tra di noi per vivere “fratelli tutti” con tutti. Sentiamo con noi le nostre
Chiese e le nostre comunita, ma anche le citta degli uomini, piccole e grandi, perché
tutte importanti e amate da Dio. L’orizzonte non ¢ solo il nostro Paese, ma anche
I’Europa, che non dimentichiamo deve continuare, o forse riprendere, a respirare
con 1 due polmoni, e il mondo intero. Oggi contempliamo, attraverso la nostra
presenza, tutte le Chiese in Italia. E una bella icona.

Un pensiero grato ai rappresentanti delle Chiese cristiane in Italia, che sono qui
con noi oggi, e ai tanti che sono compagni di cammino, ai rappresentanti dei mondi
della politica, della cultura e dell’economia. In una societa sempre piu fratturata
siamo chiamati a rammendare quel tessuto di relazioni e di umanita che costituisce
il patrimonio vero del nostro Paese, le sue radici piu profonde. Grazie per cio che
fate e per cio che faremo insieme!

L’orientamento ¢ uno solo ed ¢ quello che la Basilica ci offre. Dobbiamo “orientarci”,
guardare il futuro, vedere Gesu. La grandezza della Basilica ci ricorda che la Chiesa
¢ una casa larga, accogliente, casa che prepara un posto per tutti, dove ognuno
¢ accolto e amato, dove tutti impariamo a vivere secondo il comandamento del
Signore. Casa, non realta anonima o aziendale. Sentiamoci a casa e aiutiamo tutti
a sentirsi a casa. Papa Paolo VI, riferendosi a questo mosaico davanti ai Vescovi
del Concilio Vaticano II, riuniti all’inizio della seconda sessione, diceva: «Cristo



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 125

presiede e benedice 1’assemblea riunita nella Basilica, che ¢ la Chiesa. Questa
scena sembra riprodotta nella nostra assemblea» (29 settembre 1963). 11 libro aperto
di Cristo — come ha spiegato I’ Abate Ogliari nel video introduttivo — mostra le
parole del Giudizio, che sentiamo cosi vero oggi e che sara quello della nostra
vita, personale e di Chiesa, il giudizio sull’amore: «Venite, benedetti dal Padre
mio, a ricevere il regno che vi ¢ stato preparato dalla fondazione del mondo».
Ecco a chi volgiamo il nostro sguardo e apriamo il nostro cuore, che diventano
questo “noi” cosi particolare, sacramento della sua presenza, comunione che
ci unisce ben al di la delle nostre miserie e inadeguatezze. Cristo ¢ il centro di
tutto, 1’inizio e la fine di ogni nostra parola. «Venite, benedetti» ci ricorda che la
benedizione inizia nella carita verso 1 fratelli piu piccoli attraverso quelle opere
di misericordia possibili a tutti e dalle quali nessuno ¢ esentato. La viviamo ogni
domenica, e in particolare la prossima che ¢ dedicata ai poveri e che ci spinge a
condividere il pane della terra proprio perché condividiamo quello del cielo. E il
nome santo ¢ benedetto di Gesu, che diventa vita nella nostra vita, nome che non si
esibisce, ma si custodisce e si mostra mettendo in pratica la sua Parola, costruendo
comunita e vivendo da cristiani nel mondo. Ricorda Doroteo di Gaza: «Immaginate
che i1l mondo sia un cerchio, che al centro sia Dio, e che i raggi siano le differenti
maniere di vivere degli uomini. Quando coloro che, desiderando avvicinarsi a Dio,
camminano verso il centro del cerchio, essi si avvicinano anche gli uni agli altri
oltre che verso Dio. Piu si avvicinano a Dio, piu si avvicinano gli uni agli altri. E
piu si avvicinano gli uni agli altri, piu si avvicinano a Dioy» (Istruzioni VI). Ecco




126 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

la gioia del nostro camminare insieme: guardando Lui e pieni di lui. «Cristo ¢ il
nostro principio, Cristo ¢ la nostra guida e la nostra via, Cristo ¢ la nostra speranza
e la nostra metay, esclamava sempre Paolo VI all’inizio della seconda sessione del
Concilio, invitando ad avere piena avvertenza di questo «vincolo unico e molteplice,
fisso e stimolante, arcano e manifesto, stretto e soavissimo, con il quale noi siamo
congiunti a Gesu Cristo, con il quale questa Chiesa santa e viva, che siamo noi,
si unisce a Cristo, dal quale veniamo, per il quale viviamo ed al quale aneliamo.
Questa nostra assemblea qui radunata non brilli d’altra luce se non di Cristo, che ¢ la
luce del mondo; i nostri animi non cerchino altra verita se non la parola del Signore,
che ¢ il nostro unico maestro; non preoccupiamoci d’altro se non di obbedire ai
suoi precetti con una sottomissione fedele in tutto; non ci sostenga altra fiducia
se non quella che corrobora la nostra flebile debolezza, perché si fonda sulle sue
parole: “Ecco, i0 sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo” (Mt 28,20)»
(Allocuzione all’inizio della Seconda Sessione del Concilio Ecumenico Vaticano 11,
29 settembre 1963).

In questo bellissimo contesto non possiamo non pensare al Concilio Vaticano IT —
lo ha ricordato Papa Francesco nel suo messaggio — che questa Basilica ha visto
nascere con I’annuncio dato da san Giovanni XXIII il 25 gennaio 1959. «Il Concilio
che inizia — spiegava nel celebre discorso “Gaudet Mater Ecclesia”— sorge nella
Chiesa come un giorno fulgente di luce splendidissima. E appena 1’aurora: ma
come gia toccano soavemente i nostri animi i primi raggi del sole sorgente! Tutto
qui spira santita, suscita esultanza» (Discorso per la Solenne apertura del Concilio,
11 ottobre 1962). E appena 1’aurora! Tantum aurora est! Non aveva chiaro tutto,
ma si affidava a Dio ed era pieno del suo Spirito. E anche quello che godiamo
oggi e che libera dalle inevitabili amarezze, scioglie i dubbi, vince le resistenze
e il veleno dello scetticismo, ci fa vivere la passione dell’inizio ricordando
le attese delle nostre comunita e del prossimo che incontriamo e incontreremo.
Nel rievocare il Concilio viene spontaneo fare memoria dell’ormai prossimo 60°
anniversario della pubblicazione della Costituzione dogmatica sulla Chiesa “Lumen
gentium” (21 novembre 1964). E un’altra provvidenza con la nostra Assemblea
che ci spinge a riannodare i fili di un cammino che anche per la nostra Chiesa
in Italia ¢ stato di progressiva accoglienza e di recezione della lezione conciliare.
Cinquant’anni dopo Papa Benedetto ricordd come «in questi decenni ¢ avanzata
una “desertificazione” spirituale. Che cosa significasse una vita, un mondo senza
Dio, al tempo del Concilio lo si poteva gia sapere da alcune pagine tragiche della
storia, ma ora purtroppo lo vediamo ogni giorno intorno a noi. E il vuoto che si ¢
diffuso. Ma ¢ proprio a partire dall’esperienza di questo deserto, da questo vuoto che
possiamo nuovamente scoprire la gioia di credere, la sua importanza vitale per noi



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 127

uomini e donne. Nel deserto si riscopre il valore di cio che ¢ essenziale per vivere;
cosi nel mondo contemporaneo sono innumerevoli i segni, spesso espressi in forma
implicita o negativa, della sete di Dio, del senso ultimo della vita. E nel deserto c¢’¢
bisogno soprattutto di persone di fede che, con la loro stessa vita, indicano la via
verso la Terra promessa e cosi tengono desta la speranza» (Omelia per la Santa
Messa per ’apertura dell’Anno della fede, 11 ottobre 2012).

E vero, abbiamo sperimentato e sperimentiamo come «nel campo del Signore ¢’¢
sempre anche la zizzania», come «la fragilita umana ¢ presente anche nella Chiesay,
«ma abbiamo anche avuto una nuova esperienza della presenza del Signore, della sua
bonta, della sua forza» (Benedetto X VI, Benedizione ai partecipanti alla fiaccolata
promossa dall’Azione Cattolica Italiana, 11 ottobre 2012). La consapevolezza
del peccato, come per gli abusi che ricorderemo domani nella nostra preghiera, ci
rende piu umili ma anche piu forti nell’essenziale, nell’amore di Dio. Ci ricorda la
necessita della conversione del cuore e di comunita docili alla Parola, dove vivere la
radicalita del Vangelo e la bellezza dell’amore cristiano. Sentiamo tanto I’emozione
e la responsabilita di questa missione, senza lamentarci del deserto, ma facendo
nostra la sete di Dio e di speranza cosi diffusa. E anche noi abbiamo sete.

Il nostro cammino di questi anni (come non ringraziare i tanti che ci hanno
preceduto, hanno pensato e sognato una Chiesa madre che risponde alle attese del
paese) ha avuto un impulso straordinario con il Convegno di Firenze, quando Papa
Francesco ricordo che il nostro umanesimo non ¢ astratto, generico, ma ¢ quello dei
«sentimenti di Cristo Gesu» (Fil 2,5). «Essi non sono astratte sensazioni provvisorie
dell’animo, ma rappresentano la calda forza interiore che ci rende capaci di vivere e
di prendere decisioni» (Discorso ai rappresentanti del V Convegno nazionale della
Chiesa italiana, 10 novembre 2015). E quella che chiedo per questo incontro e per
’ultima parte del nostro cammino.

«Umilta, disinteresse, beatitudine» furono i tratti indicati dal Papa «per camminare
insieme in un esempio di sinodalita», per non essere «una Chiesa che pensa a sé
stessa e ai propri interessi», perché «sarebbe triste» (/bid., 10 novembre 2015).
«Preferisco una Chiesa accidentata, ferita e sporca per essere uscita per le strade,
piuttosto che una Chiesa malata per la chiusura e la comodita di aggrapparsi alle
proprie sicurezze. Non voglio una Chiesa preoccupata di essere il centro e che finisce
rinchiusa in un groviglio di ossessioni e procedimenti» (Evangelii gaudium, 49).
Le parole di Papa Francesco ci hanno accompagnato in questi anni, pur con tante
fatiche e resistenze, ma anche con la consapevolezza che «il modo migliore per
dialogare non ¢ quello di parlare e discutere, ma quello di fare qualcosa insieme,
di costruire insieme, di fare progetti: non da soli, tra cattolici, ma insieme a tutti
coloro che hanno buona volonta» (Discorso cit., 10 novembre 2015). Per essere



128 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

costruttori dell’Italia, e metterci al lavoro per una Italia migliore, per essere
semplicemente Chiesa. Come ha detto sempre Papa Francesco: non vogliamo
ergerci a «custodi della verita» o a «solisti della novita» (Cf. Omelia, Memoria di
San Giovanni XXIII, papa — Santa Messa, 60° anniversario dell inizio del Concilio
Ecumenico Vaticano 11, 11 ottobre 2022), ma riconoscerci figli umili e grati della
santa Madre Chiesa. Guai a dividere la Chiesa o immiserirla! La amiamo nella
sua povera ma concreta umanita, consapevoli che non si puo avere Dio per Padre
se non si ha la Chiesa per madre e anche della forza di comunione che lo Spirito
continua a offrirci e che in questi anni di Cammino abbiamo visto farsi largo nelle
paure e nelle abitudini delle nostre realta, per farci vivere oggi I’appassionante
e gioioso essere casa del Signore e comunitd umana in un mondo segnato da
tanta solitudine. I Signore chiede ascolto, i fratelli chiedono ascolto: una Chiesa
sinodale ¢ una Chiesa permeabile alle voci della realta. Anche quando queste sono
dissonanti e disturbanti. Mai Gesu mortifica una voce che lo raggiunge. Semmai
profitta di quanto ha ascoltato per far crescere il suo interlocutore nella fede (Mc
10,17-22). Ascoltare significa non restare passivi, non dare ragione a tutti, ma
ascoltare tutti, farci toccare il cuore e trafiggerlo con le parole dell’amore che lo
Spirito suggerisce, partendo dalla realta per farla maturare in modo evangelico.
I1 Signore ci chiama e ci manda, oggi, in questo mondo difficile e terribilmente
sofferente, che incute paura e sembra cancellare il futuro. Siamo confrontati con
ingiustizie insopportabili, ad iniziare dalla guerra, alle quali non vogliamo abituarci.
Non possiamo accettare che sia la logica del piu forte o del piu furbo a prevalere.
E dobbiamo domandarci sempre che cosa possiamo fare di piu per la pace, dove
¢ finita la pace creativa e se non preghiamo troppo poco per la pace in un mondo
cosi sconvolto dalla guerra. La guerra, i cambiamenti degli scenari politici, le forze
occulte e i poteri di interessi economici enormi, compreso quello legato alle armi,
stanno rimescolando, in maniera non facilmente prevedibile, gli assetti del mondo,
tanto che si ha la sensazione di essere una barca sbattuta dai venti in un mare in
tempesta. I combattimenti appaiono lontani dai nostri Paesi ma il clima conflittuale
non ¢ lontano. Questo clima si riflette sulla societa italiana: la spietata avanzata
del numero dei femminicidi, la crescita della violenza tra i giovani, I’inasprirsi del
linguaggio sempre piu segnato dall’odio, i casi di antisemitismo, che non possiamo
tollerare, sono come semi che da sempre il male getta nei cuori e nelle relazioni
delle persone e contaminano i cuori e i linguaggi. Chi ha incarichi pubblici porta
una responsabilita ancora maggiore perché non deve avere modalita e parole
violente e pericolose, dentro una logica di polarizzazione, finendo per cercare solo
cio che divide, pensando cosi di difendere le proprie convinzioni e considerando
addirittura pericoloso amare e difendere cio che unisce, ovvero la collaborazione



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 129

indispensabile per affrontare problemi cosi grandi. Un mondo di “Io” soli finisce
facile preda di questi sentimenti. Le persone con poca fede finiscono prigionieri
rassegnati della paura.

Non dobbiamo mai smettere di lavorare con pazienza e intelligenza per ['unita del
nostro Paese, certo, nella laicita e nel pluralismo delle politiche e delle opinioni,
ma sfuggendo alla banalizzazione della vita, al nichilismo, all’aggressione e alla
contrapposizione come modalita del parlare e del decidere. Pochi mesi fa, alla
Settimana Sociale di Trieste, abbiamo sperimentato quanto la Chiesa sia madre
di tutti, perché solo guidata dal Vangelo. Leggere e qualificare le sue posizioni
in un’ottica politica, deformando e immiserendo le sue scelte a convenienze o
partigianerie, non facomprendere la sua visione che avra sempre e solamente al centro
la persona senza aggettivi e limiti. Come Chiesa, di tempo in tempo, con la nostra
esperienza umana dell’Italia, maturata tra la gente, esprimiamo “preoccupazioni”
che non sono mai per dividere o per alimentare contrapposizioni, ma per fortificare
quel bene comune che esiste e che va perseguito e difeso. Tanto piu in un tempo di
cambiamento, liberandoci dalla paura della vita (sic!) che paralizza e annebbia il
cuore, per dare la vera sicurezza che ¢ la comunita e 1’appartenenza a questa, per
fare crescere la voglia di aiutare e amare.

Il nostro Paese soffre tra I’altro di denatalita, che ha raggiunto livelli preoccupanti.
Eppure, tutti sappiamo che non si combatte la denatalita senza una cultura della
speranza nel futuro e senza preoccuparci di evitare I’emorragia di giovani dal
nostro Paese e dalle aree interne. Il futuro dipende dalle politiche in favore della
natalita, ma anche da politiche della casa, da politiche attive per il lavoro e per la
famiglia, da autentiche politiche di integrazione dei migranti. Tutti questi aspetti
insieme saranno in grado di generare un’alba nuova all’orizzonte. Papa Francesco
ci ricorda che «si diventa sé stessi solo quando si acquista la capacita di riconoscere
I’altro, e si incontra con I’altro chi ¢ in grado di riconoscere e accettare la propria
identita» (Dilexit nos, 18). La centralita del cuore rimanda al valore della nostra
umanita e alle implicanze spirituali e sociali di una fede che non si rassegna a
rimanere chiusa in ambienti di sacrestia. Non vogliamo illudere nessuno circa
facili soluzioni in tasca, ma ci sentiamo di camminare con gli uomini e le donne di
buona volonta che hanno a cuore le sorti del Paese. Noi ci siamo! E questa Prima
Assemblea lo testimonia. Nessuno puo pensare di salvarsi da solo. Solo attraverso
la tessitura di comunita e di reti comunitarie nei territori saremo segno di speranza.
Diventiamo esperti del “noi”, cultori delle relazioni e della gentilezza. Tutti
possiamo esserlo: ne sentiamo il desiderio e questo diventa responsabilita e dovere.
In questi anni migliaia di persone sono state coinvolte. E questo il modo con cui
affrontare 1 problemi, nella responsabilita di ciascuno e con una partecipazione



130 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

e un dialogo che coinvolge tutti. Questo non ¢ solo indicazione di metodo ma
soprattutto contenuto, cosi raro di questi tempi di indurito individualismo e di scarsa
partecipazione. Desidero ringraziare di cuore Mons. Erio Castellucci, don Valentino
Bulgarelli, la “Commissione balneare” che in realta ha attraversato tutte le stagioni,
il Comitato con la sua presidenza, i referenti, insomma le migliaia di persone che
hanno raccolto riflessioni, fatiche, sogni, richieste in una sintesi non facile. Proprio
con la medesima vivacita e intensita con cui abbiamo vissuto nelle nostre Diocesi
le prime due tappe del Cammino sinodale, in questa prima Assemblea e poi anche
nella prossima siamo chiamati a dare carne alla profezia di una Chiesa desiderosa
di avanzare nella storia con la forza umile del Vangelo e col fermo proposito di non
abbandonare mai la compagnia degli uomini per rinchiudersi «in un groviglio di
ossessioni e procedimenti» (Evangelii gaudium, 49). Per dirla con Papa Francesco,
«se qualcosa deve santamente inquietarci e preoccupare la nostra coscienza ¢ che
tanti nostri fratelli vivono senza la forza, la luce e la consolazione dell’amicizia con
Gesu Cristo, senza una comunita di fede che 1i accolga, senza un orizzonte di senso
e di vitay (Evangelii gaudium, 49).

Una Chiesa piu partecipativa e missionaria: sono i due attributi che racchiudono
tutta la sfida del lavoro di questi anni, rappresentando in un certo senso il banco di
prova del cambio di passo che la sinodalita chiede alle nostre Chiese. Se vogliamo,
risiede anche qui la profezia del Cammino che stiamo compiendo. In un tempo
di crisi globale della partecipazione e di accentuato e diffuso individualismo, la
profezia del Cammino sinodale mostra come verso il futuro si possa andare solo
condividendo la responsabilita di un passo comune, libero da autoreferenzialita
come pure dalla «paura di rinchiuderci nelle strutture che ci danno una falsa
protezione, nelle norme che ci trasformano in giudici implacabili, nelle abitudini in
cui ci sentiamo tranquilli, mentre fuori ¢’¢ una moltitudine affamata e Gesu ci ripete
senza sosta: “Voi stessi date loro da mangiare” (Mc 6,37)» (Evangelii gaudium, 49).
Vivremo tra poco il Giubileo dell’Anno 2025. E una congiuntura provvidenziale,
di grazia: un incontro tra il messaggio e il cammino giubilare con le attese nostre
e del nostro popolo, dono a un mondo che cerca luce perché avvolto dalle tenebre,
una grazia alla nostra Italia assetata di speranza, ai cristiani italiani che ne hanno
bisogno, ma anche a tutte le persone. Siamo grati a Papa Francesco che ha ricordato
la consapevolezza che Spes non confundit: «La speranza non delude» (Rm 5,5).
Dice il Papa: «Incontriamo spesso persone sfiduciate, che guardano all’avvenire
con scetticismo e pessimismo, come se nulla potesse offrire loro felicita. Possa il
Giubileo essere per tutti occasione di rianimare la speranzay (Spes non confundit, 1).
Quante ombre lunghe del pessimismo, dello scetticismo, ma anche del nichilismo
pratico che si stendono sulla vita! E la sfida: camminare con speranza con tanti



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 131

italiani e italiane, con tanti credenti magari un po’ spenti o rassegnati. E quello di cui
le nostre Chiese hanno bisogno; ne hanno bisogno le nostre societa: ¢ un’occasione
storica per gustare quanto ¢ buono il Signore che ci libera dalle ombre cupe che
avvolgono nella tristezza il vivere personale e sociale, mentre disincentivano ogni
impegno ¢ investimento sul futuro, magari dal quale conviene difendersi.

Una nuova passione per il mondo percorre le vene delle nostre comunita. E un tempo
favorevole per la Chiesa, per la comunicazione del Vangelo, per I’accoglienza dei
soli e di chi non sa dove andare. Folle intere aspettano consolazione e speranza,
anche se non faranno parte dei discepoli.

Tutti, tutti, tutti sono affidati alle nostre cure. Gesu scelse i discepoli per rispondere
a questi “tutti”, perché la folla diventi famiglia. La comunita cristiana — per piccola
che sia: quando mai del resto ci ¢ stato imposto di essere maggioranza? — ¢ chiamata
a vivere la sua vita comunitaria nella forma evangelica e guarire tanti feriti dalla
vita. Il mondo ¢ un ospedale da campo materiale e spirituale e possiamo riconoscere
la distanza da colmare tra la vita e le proposte delle nostre comunita e 1’esistenza
degli uomini e delle donne di oggi.

Per la grazia del Signore, per ’intercessione dei santi e dei martiri, per la nostra
insistente preghiera, vediamo sorgere un’aurora di speranza in questa nostra Italia,
che riscalda il cuore di tanti e illumini il volto della Chiesa di luce materna. E in
realta molto piu semplice di quanto le ossessioni impaurite fanno credere. In questo
tempo difficile non saremo le vittime di una decadenza, abitati da sentimenti tristi,
ma testimoni e attori di una nuova epoca di speranza e di entusiasmo per il futuro
comune. Come viandanti abbiamo una meta precisa: Gesu Cristo. E lui che ci attrae,
che motiva e sostiene i nostri passi, che ci indica la direzione. Avvicinarci a lui, tutti
insieme, significa diventare noi stessi sempre piu cristiani in questo tempo, ricco di
sfide e opportunita. Invochiamo lo Spirito Santo su questa nostra Assemblea perché
possa sostenere e illuminare i1 nostri passi nel cammino verso Gesu Cristo. Buon
lavoro a tutti! Tantum aurora est!

15 Novembre 2024



132 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

. § PONTIFICIO
TR0 COLLEGIO GRECO
] di Sant Avanasio

SABATO 16 NOVEMBRE 2024
Ore 17.00

presentazione del Volume

“PASSI VERSO LA COMUNIONE "

Il contributo di Eleuterio Fortino
nel dialogo teologico cattolico-ortodosso

di Alex Talarico

PONTIFICIO COLLEGIO GRECO, VIA DEL BABUINO, 149 - ROMA

SALUTI

- Archimandrita P. Maciej Pawlik, O.S.B.
Rettore del Pontificio Collegio Greco

INTRODUCE

- S.E. Rev.ma Mons. Donato Oliverio
Vescovo di Lungro degli Italo-Albanesi
dell’ltalia Continentale

INTERVENGONO

- P. Alex Talarico
Delegato per I'ecumenismo dell’Eparchia
di Lungro e Autore del volume

- Riccardo Burigana
Direttore del Centro Studi per
I'Ecumenismo in ltalia




Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 133

PRESENTAZIONE DEL VOLUME
“PASSI VERSO LA COMUNIONE”
I1 contributo di Eleuterio Fortino
nel dialogo teologico cattolico-ortodosso

di Alex Talarico

Roma, 16 novembre 2024

Mons. Donato Oliverio

Buonasera.

Un saluto a tutti voi, a partire dal Rettore del Pontificio Collegio Greco,
I’ Archimandrita P. Maciej Pawlik, osb, continuando per tutti i presbiteri, seminaristi
e laici presenti.

Con gioia mi trovo qui per la presentazione del volume recentemente dato alle
stampe: Passi verso la Comunione. 1l contributo di Eleuterio Fortino nel dialogo
teologico cattolico-ortodosso del Papas Alex Talarico, della nostra Eparchia di
Lungro.

P. Talarico, che ¢ docente stabile di teologia dogmatica presso I’Istituto Teologico
Calabro, ha pubblicato questo volume che ¢ una rielaborazione e un ulteriore
approfondimento del suo lavoro di dottorato.

P. Eleuterio Francesco Fortino, figlio dell’Eparchia di Lungro, venne chiamato
da giovanissimo a far parte dell’allora Segretariato per la promozione dell’unita dei
cristiani, presieduto dal cardinale Johannes Willebrands, e ne era diventato una figura
autorevole fino a ricoprire I’incarico di sottosegretario, dedicandosi soprattutto al
dialogo con I’Oriente cristiano con il quale sentiva una particolare sintonia, anche
per la sua appartenenza all’Eparchia di Lungro. La sua partecipazione alla causa
dell’unita, tuttavia, non ¢ da relegare soltanto alla sua presenza nel Dicastero
vaticano, dal momento che furono numerosi gli ambiti nei quali egli opero proprio
per promuovere il cammino ecumenico, sostenendo sempre la necessita di una
conoscenza reciproca come primo irrinunciabile passo per il dialogo.

Della sua opera, tanto rilevante per I’ecumenismo degli anni di Giovanni Paolo II
e di Benedetto X VI, papas Alex Talarico traccia nel volume una prima ricostruzione
storico-teologica, ponendo particolare attenzione alla peculiarita del suo contributo
nella recezione ecumenica del Vaticano II; lo fa utilizzando gli scritti editi di papas
Fortino che ha raccolto con pazienza.

Il quadro che emerge ¢ particolarmente ricco e interessante: ¢ ricco perché



134 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

mostra in quante pagine della storia del movimento ecumenico papas Fortino fu
non solo presente, ma ne divenne un protagonista con la sua capacita di ascoltare
tutti, cercando sempre una sintesi in grado di superare diffidenze e ostacoli, tanto
piu quando queste si manifestavano all’interno della Chiesa Cattolica dove faceva
fatica a affermarsi il processo di rinnovamento ecumenico, voluto dai Padri del
Concilio Vaticano II, che a questo rinnovamento avevano dedicato il decreto
Unitatis redintegratio, promulgato il 21 novembre 1964.

I1 lavoro di papas Talarico non ¢ solo ricco di puntuali riferimenti che aiutano
a conoscere meglio il pensiero teologico di Fortino, ma ¢ soprattutto interessante
perché aiuta a comprendere, da un osservatorio privilegiato, quali e quanti sono
stati 1 passi compiuti dalla Chiesa Cattolica nella direzione della riscoperta della
centralita della dimensione ecumenica dell’esperienza di fede dei singoli credenti
e delle comunita locali; nel raccontare questi passi papas Fortino aveva sempre
in mente I’immagine del cammino, con la quale rendere la dinamicita del dialogo
ecumenico, oltre che coltivare la memoria di quanto era stato fatto proprio per
affrontare le difficolta che non mancarono, come non mancano ora, quando i
cristiani decidono di incontrarsi per scoprire come vivere la missione della Chiesa
nel rispetto delle proprie identita nella ricerca dell’unita.

La peculiarita del pensiero di papas Fortino emerge, con chiarezza, proprio dalla
puntuale lettura dei suoi cosi numerosi scritti da parte di papas Talarico, offrendo tanti
elementi per un ulteriore approfondimento della natura e degli scopi della dimensione
ecumenica della testimonianza di Cristo nel mondo, anche grazie alla struttura che ¢
stata scelta; infatti appare particolarmente convincente la scelta di aprire il libro con
una sintetica presentazione biografica che aiuta anche coloro che non hanno avuto




Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 135

la gioia di conoscerlo direttamente a entrare nella vita di papas Fortino, un uomo al
servizio della Chiesa Una, come si coglie dalla lettura di queste pagine. Seguono poi
due capitoli nei quali si entra, in modo efficace, soprattutto per la contestualizzazione
che viene fatta dei singoli passaggi, con ampi riferimenti bibliografici, nelle vicende
del dialogo tra la Chiesa Cattolica e la Chiesa Ortodossa e le Antiche Chiese Orientali,
fondato dalla ricerca di una comunione «della carita e della verita» con la quale
alimentare non solo la scoperta di quanto gia unisce cattolici e ortodossi, ma soprattutto
quanto i cristiani debbano trovare sempre nuove forme con le quali vivere I’amore di
Dio, Padre, Figlio e Spirito Santo. Per papas Fortino, come viene messo in evidenza
nel quarto capitolo, era fondamentale definire e sostenere percorsi di formazione per
sostenere la recezione del cammino ecumenico del XX secolo, soprattutto di quanto
fatto dalla Chiesa Cattolica dopo la celebrazione del Concilio Vaticano II; si tratta di
percorsi storico-teologici che devono coinvolgere tutti i cristiani dal momento che,
per Fortino, I’ecumenismo doveva pervadere la vita quotidiana secondo le indicazioni
formulate dal Vaticano II. Questi percorsi devono essere accompagnati dalla ricerca
di una spiritualitd ecumenica, radicata sulla condivisione della preghiera, come si
legge nell’ultimo capitolo.

Nel ripercorrere gli scritti di papas Fortino sono tanti i temi ecumenici che
testimoniano 1’attualita della sua riflessione: il rapporto con la tradizione, la
conversione quotidiana a Cristo, la conoscenza dei Padri della Chiesa, la ricerca
di gesti concreti di comunione, la dimensione sinodale, la relazione tra Chiesa
Universale e Chiesa Locale e la formazione ecumenica quotidiana e permanente;
sono temi che assumono una valenza del tutto particolare nell’1700° anniversario
del Concilio di Nicea (2025) quando tutti i cristiani celebreranno la Pasqua nello
stesso giorno, il 20 aprile, con la speranza che essa possa aprire una nuova stagione
per una testimonianza comune di Cristo Risorto, luce delle genti.

Questo lavoro che nasce dalla tesi di dottorato di papas Talarico, discussa nel
2023 presso la Facolta di teologia della Pontificia Universita San Tommaso di
Roma, rappresenta quindi un utile e quanto mai necessario contributo al dialogo
ecumenico del XXI secolo che ¢ chiamato a affrontare antiche e nuove questioni
di fronte a un rinnovato impegno dei cristiani nell’annuncio della Parola di Dio,
mentre il moltiplicarsi di guerre e di violenza chiede a tutti gli uomini e donne di
buona volonta di farsi costruttori di pace.

Infine, alla luce della celebrazione del 100° anniversario dell’istituzione
dell’Eparchia, quando ¢ stato riaffermata la vocazione ecumenica dell’Eparchia, il
libro di papas Talarico contribuisce non solo alla conoscenza di un figlio “illustre”,
tanto impegnato nella causa ecumenica, ma anche, e soprattutto, alla riflessione
sulla ricchezza e sull’attualita del patrimonio liturgico e teologico dell’Oriente
cristiano che 1 fedeli di lingua albanese della Calabria, per secoli, hanno trasmesso
nella fedelta a quanto avevano ricevuto.

Grazie.



136 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

60 anni del Concilio Vaticano 11

Orientalium Ecclesiarum

21 novembre 2024

Papa Francesco ha chiesto che
in preparazione dell’ Anno Santo del 2025
il corrente anno sia dedicato
alla riscoperta dell’insegnamento conciliare.
Prepararsi al Giubileo del 2025 riprendendo tra le mani

1 testi del Concilio Ecumenico Vaticano 11

¢ I’impegno che il Papa chiede a tutti 1 credenti
come momento di crescita nella fede.

DECRETO SULLE CHIESE ORIENTALI CATTOLICHE

Tra le gemme del Concilio Ecumenico Vaticano spicca di una sua propria luce
quella trilogia ecclesiologica costituita dai tre documenti conciliari: costituzione
dogmatica sulla Chiesa, decreto sulle Chiese Orientali Cattoliche e il decreto
sull’Ecumenismo. E apparsa al mondo in una provvidenziale simultaneita il 21
novembre 1964, per una convergenza di intenti, di sforzi, di pensieri e correnti,
che all’inizio del Concilio nessuno poteva prevedere, eccetto forse quella grande
anima di Papa Giovanni XXIII, che per la sua profetica intuizione creo tre gruppi di
lavoro, dando a ciascuno una generica visione progettuale e imprimendo un impulso
coordinatore tra la diversita di propositi.

A testimonianza di ci0 ¢ lo stesso « iter » di questa trilogia. Introdotta dagli
Orientali la questione «De unitate Ecclesiae: Ut omnes unum sint» (1962), essa
ebbe influsso sul ridimensionamento dello schema iniziale «de Ecclesiay», delined
le linee principali del decreto «de Oecumenismoy» (1963), influendo decisamente



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 137

sulla composizione del decreto finale sulle Chiese Orientali Cattoliche (1964).
Dalla connessione dei propositi e sforzi comuni appare anche 1’unicita del risultato,
sebbene convenientemente articolato. Il frutto lo colse la Chiesa sotto il pontificato
di Paolo VI, diventando depositaria di una ecclesiologia nuova per i tempi nuovi.

A Concilio compiuto, questa gemma triangolare ecclesiologica ricevette un
nuovo splendore e la sua provvidenziale triangolazione emise nuovi riflessi, che
rispecchiandosi a vicenda diventano una potente luce che illumina tutto il patrimonio
dottrinale del Vaticano II. Come un fatto compiuto e percio irrevocabile e storico,
questa trilogia ecclesiologica non ¢ piu scindibile; non € neanche piu pensabile una
separazione o astrazione di questa unita senza un danno a tutti e tre i documenti, che
a vicenda si arricchiscono, si spiegano e si illustrano, rendendo possibile una piu
profonda conoscenza e interpretazione di ciascuno.

Il decreto sulle Chiese orientali proviene da un fatto storico e da un fatto
ecclesiologico, messi insieme dalla sollecitudine dei Pastori della Chiesa.
L’esistenza delle Chiese Orientali € una realta che non poteva sfuggire all’attenzione
di un Concilio pastorale. Il problema dell’unita della Chiesa ¢ una verita che non
poteva non essere considerata dai Dottori della Chiesa; testimonio ne ¢ il decreto
sull’Ecumenismo; come il decreto sulle Chiese Orientali Cattoliche ne prova la
consapevolezza dei Padri dell’altra, cioe della realta differenziata della Chiesa.




138 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

L’unita e la realta sono alla base della elaborazione del nostro decreto, come
fatto pastorale e dottrinale insieme, toccando da una parte la dottrina, dall’altra la
prassi pastorale. Percio il contenuto del decreto orientale ¢ dottrinale e completa la
costituzione sulla Chiesa; dall’altra parte ¢ disciplinare, e serve all’esemplificazione
del decreto sull’Ecumenismo.

Senza corrererischio diripetere il testo del decreto, ¢’¢ poco da dire sul suo contenuto.
Si, ¢ breve, ma mira lontano per le conclusioni possibili e previste; ¢ ristretto per
i suoi destinatali, ma ¢ estensivo nel futuro non delimitato; ¢ conciso nelle parole,
ma largo nelle cose sottintese; ¢ una manciata di grano, ma promettente di una
messe ricca; indulge nel passato, ma tutto rivolto verso il futuro; ha ben precise
forme cattoliche, ma sullo sfondo ecumenico; ¢ generico, ma risolve molte strettoie
pratiche; ¢ disciplinare, ma da indirizzi dottrinali; ¢ chiuso nelle sue formulazioni
conciliari, ma apre le porte ad una larga azione sinodale orientale; ¢ pienamente
valido per la Chiesa d’oggi, ma ¢ riformabile per la propria volonta nella Chiesa e
realta di domani. Ecco, qualche aspetto generale del nostro decreto.

E con quale carico di insegnamenti, di soluzioni pastorali, di provvedimenti
ecumenici si presenta il decreto alla Chiesa universale, alle Chiese Orientali, al foro
ecumenico? Il Concilio ha coraggiosamente risolto la varieta e diversita nell’unita,
dicendo una parola definitiva nelle incertezze umane ed equivoci storiosofici (2-3);
ha posto fine alle discriminazioni culturali nella Chiesa (3), pareggiando davanti
alla Chiesa 1 sentimenti, le menti, i costumi (37), 1 diritti e gli obblighi (3); regolo
la convivenza inter rituale (4); affermo la validita storica e attuale delle discipline
ecclesiastiche (5); inculco la mutua comprensione sulla base di una profonda
conoscenza e sincera collaborazione (6); rivaluto l’istituto patriarcale (7-8), e
sinodale (1-9), lo sviluppo (9), lo raccomando (11); lo rese attuale e operativo (9,
19, 20, 23).

Sebbene ¢ tutto quanto pervaso da un aspetto ecumenico delle Chiese Orientali
Cattoliche attuali (24-30), stabili la posizione dei singoli Orientali, sia cattolici
sia non cattolici, nella realta della Chiesa Cattolica (4, 21, 25, 27, 28); aggiorno
alle esigenze attuali ed ecumeniche la disciplina sacramentaria: Cresima (134),
Eucarestia (15), Penitenza (16), Matrimoni misti (18), Diaconato (7), introducendo
mitigazioni, chiarificazioni, aggiornamenti alle esigenze della vita attuale degli
Orientali. Per espresse esigenze pastorali e nello spirito ecumenico il decreto diede
importanti norme in materia del culto divino, come sono le feste (19), Pasqua
comune (20), preghiera comunitaria della Chiesa (72), lingua liturgica (23), dando



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 139

un valido impulso all’aggiornamento piu profondo ed esteso delle Chiese Orientali,
esprimendo i criteri (6) e designando gli artefici di un proficuo lavoro: Patriarchi,
Arcivescovi, Sinodi, Supreme Autorita delle singole Chiese.

Ma forse un piu incisivo intervento del Concilio sinota nella materia della convivenza
sacramentale tra gli Orientali: cattolici e separati. Stabilita e confermata la validita
dei Sacramenti presso gli Orientali non cattolici (25), stabilite norme ed esigenze
di diritto divino nell’amministrazione dei Sacramenti, riconosciuta I’esistenza della
sincerita cristiana ed ecumenica (26), il Concilio apre le chiuse canoniche erette per
le esigenze storicamente giustificate per permettere pit abbondante e spedito flusso
della grazia sacramentale nelle anime che ne hanno bisogno (27-28): la grazia
della Penitenza, dell’Eucaristia, della preghiera e della Chiesa che accompagna
questi che si avvicinano al Signore, e di tutti i credenti sinceramente in Cristo
che non pongono ostacoli e la Chiesa come unica amministratrice ne profonde in
abbondanza, aiutando tutti ¢ non danneggiando nessuno (29), dimostrando la sua
carita ecumenica (28).

Faticosamente e liberamente elaborato e concordato dagli Orientali stessi, ottenuto
il consenso plebiscitario della Chiesa, fondato sulle verita ecclesiologiche della
costituzione sulla Chiesa, penetrato interamente dalla carita ecumenica del decreto
sull’Ecumenismo, il decreto sulle Chiese Orientali Cattoliche entra nella vita della
Chiesa e di tutta la cristianita con la speranza e con la persuasione di aver fatto un
passo pratico e importante sulla via dell’unita: ut omnes unum sint.

Il Decreto Orientalium Ecclesiarum fu votato da 2149 Padri il 21 novembre
1964 con 2110 voti favorevoli e 39 voti contrari.



140 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

TROPEA
CUORE A CUORE CON CRISTO:
IL RITIRO SPIRITUALE DEL CLERO
IN CHIAVE ECUMENICA

TRA FEDE E SPERANZA

24-28 novembre 2024

Papas Elia Hagi

Gli esercizi spirituali organizzati dall’ Eparchia di Lungro dal 24 al 28 novembre
2024, si sono svolti nella suggestiva cornice della Chiesa di San Francesco d’Assisi
e del convento annesso, situati nella parte piu antica di Tropea, a picco sul mare.

Alla guida spirituale del ritiro € stato invitato il Monsignor Giancarlo Bregantini,
vescovo noto per il suo impegno pastorale in Calabria, in particolare come pastore
della diocesi di Locri-Gerace. La partecipazione ¢ stata significativa, con la
presenza del vescovo dell’Eparchia di Lungro, Mons. Donato Oliverio, del vicario
generale Papas Pietro Lanza, del diacono Antonio Calisi e di quasi tutti 1 sacerdoti
dell’Eparchia: bellissimo momento di comunione e confronto per il clero italo-
albanese.

La Chiesa di San Francesco d’Assisi e il suo convento hanno una storia che
risale al XIII secolo, quando Carlo IT d’Angio favori I’arrivo in Calabria dei Frati
Minori di San Francesco. Il complesso, costruito nel punto in cui sorgeva 1’antica
chiesa di San Pietro ad Ripam, gode di una posizione panoramica unica, a pochi
passi dal mare, alle porte del centro storico di Tropea.

Questo luogo non ¢ solo un rifugio spirituale, ma anche un tesoro artistico. Le
liturgie bizantine, solenni e ricche di simbolismi, tra nuvole d’incenso profumato
greco e canti antichi si sono svolte davanti al fulcro visivo e devozionale della
Madonna della Sanita (opera del napoletano Giovanni Angelo D’Amato, XVI
secolo), incorniciata dalla flamboyante pala d’altare, una preziosa opera lignea
scolpita e intarsiata nei primi decenni del XVIII secolo con intricate decorazioni
dorate, tipiche del barocco meridionale.

Dopo un passato come ospedale, il convento ¢ stato restaurato nel XX secolo
per tornare a ospitare i Frati Minori Francescani. La combinazione di storia, arte
e spiritualita ha fornito il contesto perfetto per un’esperienza di esercizi spirituali



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 141

vissuta in profondita.

Il Vescovo Giancarlo Maria Bregantini ha guidato il clero per quattro giorni
consecutivi in un percorso di riflessione sotto 1’auspicio delle parole di John Henry
Newman, “Cor ad cor loquitur” (Il cuore parla al cuore), sottolineando I’importanza
di entrare in sintonia con il cuore di Cristo. Dai tantissimi spunti offerti mi permetto
di sottolineare alcuni in base ai miei appunti presi durante le meditazioni.

Mons. Bregantini ha introdotto il concetto dei tre gemiti descritti da San Paolo
nella Lettera ai Romani (cap.8). Il gemito della creazione, simbolo della sofferenza
universale e del desiderio di redenzione, paragonato all’immagine di un ulivo
bruciato, capace pero di rigenerarsi. Il gemito del cuore umano, che attraverso la
preghiera diventa partecipazione al gemito di Dio stesso. Il gemito dello Spirito,
che intercede per noi trasformando le nostre debolezze in forza e speranza. Questo
richiamo alla fragilitd umana si intreccia con le parole di San Paolo: “Chi mi liberera
da questo corpo di morte?” (Romani 7:24), aprendo alla consapevolezza che solo
Cristo, con il Suo amore, puo spezzare le catene del male.

Un momento centrale del ritiro ¢ stata la rilettura della storia di Giuseppe, figura
biblica che incarna il perdono e la riconciliazione. Giuseppe, tradito e venduto
dai suoi fratelli, vive un’esperienza di umiliazione e dolore nella casa di Potifar
e in prigione. Eppure, proprio attraverso questa sofferenza, diventa strumento di



142 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

salvezza per il suo popolo e per la sua famiglia.

La storia di Giuseppe, descritta nella Genesi, ¢ stata presentata come simbolo di
una profonda dinamica umana: il dolore causato dalla divisione e il lungo cammino
verso la riconciliazione.

Quando i fratelli lo vedono arrivare da lontano, lo deridono definendolo “il
sognatore” un’amara ironia che spesso utilizziamo per svalutare i carismi altrui.
L’ironia diventa uno strumento per eliminare il fratello, alimentata dalla gelosia:
il desiderio di vedere I’altro non all’altezza del proprio talento. Giuseppe viene
spogliato della sua tunica, gettato in una cisterna e ignorato nelle sue lacrime, mentre
1 fratelli banchettano sopra di lui. Questo gesto di cinismo e insensibilita evidenzia il
pericolo di giustificare se stessi a scapito degli altri. La cisterna diventa un simbolo
del labirinto della vita, in cui la disperazione puo essere superata solo grazie a un
“filo di speranza” che qualcuno ci tende. Quando Giuseppe, ormai potente, cerca di
far riflettere 1 suoi fratelli, rinchiudendoli per tre giorni, essi ricordano finalmente
le lacrime che non avevano ascoltato. Papa Francesco ci ricorda che le lacrime
sono il linguaggio del cuore, capace di smuovere coscienze ¢ generare cambiamenti
profondi.

La storia di Giuseppe ¢ anche uno specchio della nostra societa e delle nostre
comunita ecclesiali. La tentazione di speculare sulle debolezze altrui, di trarre
guadagno dai mali che affliggono il prossimo — come avviene con la droga, la mafia
o altre forme di sfruttamento — ¢ tristemente attuale. Ancora piu grave ¢ I’abitudine
di giustificare il male con menzogne, come i fratelli che intingono la tunica di
Giuseppe nel sangue di un capretto per coprire il loro delitto.

Dal punto di vista ecumenico, la storia di Giuseppe ¢ stata letta come
un’allegoria delle divisioni tra le Chiese. Le separazioni ecclesiali spesso nascono
da atteggiamenti di esclusione e incomprensione, che lasciano spazio all’amarezza.
Tuttavia, questa consapevolezza puo aprire la strada al dialogo e alla riconciliazione.
La storia di Giuseppe, venduto dai suoi fratelli, offre una profonda riflessione anche
in chiave ecumenica. Le tensioni e le rivalita tra i fratelli di Giuseppe ricordano le
divisioni che hanno segnato la storia delle Chiese cristiane. L’invidia, il sospetto e
il desiderio di affermare la propria supremazia hanno spesso alimentato separazioni
e fratture, portando a una sofferenza comune che, come nel caso di Giuseppe, si ¢
protratta nel tempo.

E stato messo in evidenza un parallelo significativo: anche tra le Chiese si ¢
talvolta pensato, con amarezza “meglio che se ne vadano”. Questo atteggiamento
di chiusura ha perpetuato le divisioni, trascurando 1’essenza stessa del messaggio
cristiano: 1’amore che unisce, il perdono che ricuce e la speranza che guarda oltre
le differenze.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 143

Eppure, come nella vicenda
di Giuseppe, ¢’¢€ una possibilita
di riscatto e riconciliazione.
Giuseppe, nonostante il
tradimento subito, tende un
filo di speranza ai suoi fratelli,
dando loro I’opportunita di
riconoscere il male commesso
e di ricostruire un rapporto
fraterno. Allo stesso modo,
anche le Chiese sono chiamate a
tessere un filo di riconciliazione
attraverso il dialogo ecumenico,
affrontando le ferite del passato
non per dimenticarle, ma per
superarle con spirito di unita.

Questa riconciliazione non
¢ solo un atto umano, ma una
risposta alla chiamata di Dio:
“Che tutti siano una sola cosa”
(Gv 17,21). E un processo che
richiede umilta, capacita di ascolto e volonta di mettere al centro cio che unisce,
piuttosto che cio che divide. Come nella storia di Giuseppe, il perdono ¢ la chiave
per trasformare il dolore in una nuova opportunita di fraternita.

In questo cammino ecumenico, I’Eparchia di Lungro ha questa particolare
missione col compito di essere strumento di riconciliazione, tendendo un filo che
possa unire cid che ¢ stato spezzato. E una missione che richiede coraggio, ma
che puo portare a una comunione piu profonda e autentica, segno tangibile della
presenza di Dio nella storia. Proprio come Giuseppe, siamo chiamati a trasformare i
tradimenti in una nuova alleanza, unendo le nostre Chiese sotto il segno dell’amore
di Cristo.

Come sacerdoti, siamo tutti uomini redenti, peccatori che hanno ricevuto la grazia
del perdono. Dobbiamo avere il coraggio dell’autocritica: nel mondo ecclesiastico,
la ricerca del merito personale puo distruggere questa consapevolezza. Dio non
si limita alle nostre categorie umane di merito: Egli va oltre, accogliendo senza
riserve chi si avvicina a Lui.

La parabola del creditore che condona il debito di 500 o 50 monete d’oro (Lc
7) ci invita a riflettere sulla nostra gratitudine verso Dio. Quando entriamo in




144 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

chiesa, ci sentiamo debitori di 50 o di 500 monete? La risposta influisce sul nostro
atteggiamento: chi si sente poco debitore tende a giudicare gli altri, mentre chi ¢
consapevole della propria grandezza di debito riconosce la necessita della grazia.

La storia di Giuseppe, cosi come le parabole evangeliche, ci richiama a vivere
come strumenti di perdono e speranza, liberi dalle catene dell’egoismo e della
competizione, per testimoniare I’amore di Dio che tutto supera.

Giuseppe non si vendica né ignora il male ricevuto, ma lo trasforma in
un’opportunita per ricostruire legami. Come ha sottolineato il Vescovo: “Non basta
essere figli, bisogna diventare fratelli”. “Il male non fa piu male quando lo trasformi
in bene”.

L’incontro tra Giuseppe e i suoi fratelli, culminato nel perdono e nella
riconciliazione, ¢ stato paragonato al perdono redentivo di Cristo sulla Croce:
“Padre, perdonali, perché non sanno quello che fanno” (Luca 23:34).

La morte di Gesu ¢ il grande segno di unita per tutti i popoli, il gesto supremo
che crea un ponte tra le divisioni. Senza qualcuno disposto a morire per I’altro, non
puo esistere un vero legame di riconciliazione. Il perdono e la capacita di superare
il passato sono le chiavi per sciogliere il futuro, trasformandolo in un cammino
di speranza. In questo, Gesu compie cid che Giuseppe aveva iniziato, portando a
perfezione il processo di riconciliazione.

La ricchezza delle “sette parole di Gesu sulla croce” ci insegna a pregare
e a confrontarci con I’enigma del male. Ogni parola svela un aspetto del
mistero della sofferenza, della redenzione e del senso del vivere. Ecco
alcune riflessioni: “Dio mio, Dio mio, perché mi hai abbandonato?”
I1 grido di Gesu esprime il massimo della desolazione, ma anche il momento in
cui Egli affida totalmente la sua vita al Padre. E il passaggio dal buio alla luce, dal
dolore all’affidamento. Cosi come Chiara Lubich nel suo percorso di scoperta del suo
carisma, Gesu ci invita a scoprire che nella perdita apparente ¢’¢ la vittoria, e nella
desolazionec’¢lapresenzadiDio. “Oggisarai conmein Paradiso”. Con queste parole,
Gesu offre una promessa chiara e sicura. Non lascia spazio al dubbio, inaugurando
“la consolazione del cuore umano” con la certezza del Paradiso. “Ecco tua madre”.
Qui nasce una nuova maternita per Maria, che non ¢ piu solo madre di Gesu ma
madre di tutti i credenti. E il dono di sé che si realizza tanto nel matrimonio quanto
nel celibato, un dono che trasforma il dolore in una missione. “Tutto ¢ compiuto”. Il
compimento non ¢ semplicemente “fare qualcosa”, ma realizzare il disegno di Dio.
E come una tessitura in cui Dio stende 1’ordito e noi intrecciamo la trama con le
nostre scelte. Il compimento ¢ fedelta e coerenza, la capacita di dare un senso alla
nostra vita. Madre Teresa di Calcutta lo ha testimoniato: “Siamo la matita di Dio
su un disegno che Lui ha scritto”. Solo seguendo il Suo progetto, senza capricci,



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 145

la nostra vita puo raggiungere il suo scopo. “Padre, nelle tue mani consegno il mio
spirito”. In questa parola finale, Gesu ci mostra che in Dio tutte le frammentazioni
si ricompongono in un’unita perfetta, come in un puzzle dove ogni pezzo trova il
suo posto. La sofferenza, allora, assume un senso: un cammino verso il Paradiso
che ci attende.

11 significato del dolore e della fedelta.

Gesu ha imparato a soffrire da coloro che soffrono, trasformando il dolore in
redenzione. Ogni sofferenza, se accolta, pud diventare fonte di grazia, capace di
cambiare il cuore e creare una schiera di fratelli e sorelle uniti nella solidarieta.
Il dolore redento diventa lo “zelo del Regno di Dio”, un amore appassionato che
supera il gelo della vita. Manzoni, nei Promessi Sposi, ci ricorda che Dio non turba
mai la gioia dei suoi figli, se non per prepararne una piu grande e piu certa. Questa
certezza ¢ il senso profondo della croce: un dolore che si apre alla gioia eterna, un
disegno che diventa compiuto grazie alla fedelta al progetto divino.

La croce di Cristo ci invita a trasformare il nostro vivere quotidiano in un
compimento luminoso, capace di riconciliare, costruire e realizzare il sogno di Dio
per ciascuno di noi.

I1 perdono: un atto redentivo e trasformante.

Il perdono, come emerso dalle meditazioni, non ¢ un semplice gesto di
dimenticanza ma un’azione teologica che cambia il cuore di chi lo compie. E un
atto che libera dal peso del passato e apre a un futuro rischiarato dalla speranza.
Citando un episodio tratto dalla Shoah, il Vescovo ha ricordato come chi non
perdona rimane prigioniero del proprio rancore; non riesce ad abbandonare “il lager
emotivo” del male subito.

Primizia e umilta: qualita del sacerdote.

Il sacerdote ¢ chiamato a essere una primizia: un frutto maturo e di qualita, capace
di portare gioia non per s¢ ma per I’intera comunita. Questa qualita, pero, deve
essere accompagnata dall’umilta, che attribuisce ogni merito a Dio. Un altro invito
del predicatore ¢ stato quello di coltivare 1’abitudine al diario spirituale. Narrare la
propria storia giorno dopo giorno, riconoscendo il bene ricevuto e il male compiuto,
aiuta a liberarsi dal contagio del male e a scoprire la grazia di Dio all’opera nella
propria vita.

La confessione non ¢ solo il riconoscimento del peccato, ma anche la lode per
il bene ricevuto. E un percorso di gratitudine che si riflette nel Salmo 50, dove
Davide, illuminato dalle parole del profeta Natan, riconosce che il suo peccato piu
grande ¢ stato I’ingratitudine verso Dio.

La fraternita, altro tema centrale del ritiro, si costruisce giorno per giorno con
scelte consapevoli e gesti di amore. Come ¢ stato evidenziato, 1 fratelli di Giuseppe



146 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

sono passati dalla rivalita alla responsabilita reciproca, fino a creare nuovi legami
che hanno trasformato la loro famiglia in una comunita riconciliata. Ogni sacerdote
¢ stato esortato a riflettere sul proprio ministero come un impasto di speranza,
gratitudine e amore, capace di trasformare il male in bene e di costruire una fraternita
autentica, cuore a cuore con Cristo. La figura di Giuseppe, umile e lungimirante,
diventa un modello: nonostante i tradimenti e le sofferenze, egli non perde mai la
fiducia in Dio e nel suo progetto.

La vita del sacerdote non deve essere guidata dalla ricerca del merito o della
gratificazione, ma dalla logica della grazia. “Dio non ¢ tenuto al merito”, ¢ stato
sottolineato, “ma va oltre le nostre categorie perbeniste, amando ciascuno di noi
gratuitamente”.

Il cammino di Giuseppe, dalla cisterna alla riconciliazione con i fratelli, diventa
cosi un paradigma per ogni cristiano: imparare a riconoscere i doni di Dio, a vivere
il perdono come atto redentivo e a costruire una fraternita autentica, che superi
divisioni e rivalita.

Solo cosi, il clero ritrova la speranza anche nelle notti piu oscure della vita:
“Non troverai Dio fuori dalla croce, ma dentro la croce. E li che il buco nero della
sofferenza diventa sorgente di luce e di trasformazione”.

La riflessione sulla gratitudine come stile di vita, ¢ stata sintetizzata in quattro
punti: Dire grazie: coltivare la gratitudine verso Dio e verso gli altri. Vivere la
gratitudine come stile di vita: questo atteggiamento genera bellezza e stima
reciproca. Sviluppare la gratuita: radice di virtu come la castita e lo stupore, la
gratuitd nasce dal riconoscere che tutto cid che abbiamo ¢ dono. Alimentare la
gratuita con I’Eucaristia: I’Eucaristia, istituita da Cristo “nella notte in cui veniva
tradito”, ¢ il segno supremo della trasformazione del negativo in positivo.

Il sacerdote innanzitutto ¢ chiamato a essere uomo di perdono e di riconciliazione,
capace di trasformare la sofferenza in speranza e di costruire nuovi legami. La figura
di Giuseppe, umile e lungimirante, diventa un modello: nonostante i tradimenti e le
sofferenze, egli non perde mai la fiducia in Dio e nel suo progetto.

Come ci ¢ stato ricordato piu volte, la vita del sacerdote non deve essere guidata
dalla ricerca del merito o della gratificazione, ma dalla logica della grazia. “Dio
non ¢ tenuto al merito” ha sottolineato, “ma va oltre le nostre categorie perbeniste,
amando ciascuno di noi gratuitamente”. Il cammino di Giuseppe, dalla cisterna alla
riconciliazione con i fratelli, diventa cosi un paradigma per ogni cristiano: imparare
a riconoscere 1 doni di Dio, a vivere il perdono come atto redentivo e a costruire una
fraternita autentica, che superi divisioni e rivalita. Il predicatore ha invitato il clero
a ritrovare la speranza anche nelle notti piu oscure della vita: “Non troverai Dio
fuori dalla croce, ma dentro la croce. E li che il buco nero della sofferenza diventa



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 147

sorgente di luce e di trasformazione”.

Il ritiro ¢ stato inoltre arricchito dalla scoperta delle gemme di Tropea, luoghi di
culto di grande bellezza e spiritualita. Abbiamo visitato la Chiesa sull’Isola, arroccata
sullo sperone di roccia che si protende verso il mare, simbolo inconfondibile della
citta. In questo luogo unico, abbiamo pregato, lasciandoci ispirare dalla maestosita
del panorama marino e dalla pace che lo circonda.

Non meno suggestiva ¢ stata la visita alla Cattedrale di Santa Maria di Romania,
scrigno della venerata icona bizantina. Questo capolavoro di arte e fede, che rimanda
al “romei” - 1 greci bizantini da cui prende il nome - ci ha ricordato 1’antico legame
tra Oriente e Occidente, un simbolo di dialogo e unita spirituale. Per giungere a
questi luoghi, abbiamo attraversato il centro storico di Tropea, con le sue stradine
incantate e il fascino intatto di una citta sospesa tra cielo e mare.

Tropea, a novembre, si trasforma in un luogo di raccoglimento. Brulicante di
macchine e turisti d’estate, la folla pittoresca e animata lascia spazio al silenzio, e
1 vialetti, sempre piu solitari e tranquilli, sembrano accogliere chi cerca uno spazio
per ’anima. Il tempo sembra rallentare, e 1’occhio dello spirito pud vagare sui
panorami marini, accarezzati dalla luce del sole che, come un fiore infuocato, si
posa delicatamente sulle acque.

In questo contesto di pace e bellezza, la riflessione spirituale trova terreno fertile,
e le parole del Beato Carlo Acutis ricordate durante una delle omelie mattutine
risuonano con forza: “La tristezza ¢ lo sguardo rivolto verso se stessi, la felicita ¢ lo
sguardo rivolto verso Dio”.



148 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

LUNGRO, ‘
UNA CHIESA PONTE DI UNITA

Mons. Giancarlo Maria Bregantini

Gennaio 2025, Messaggero di Sant’ Antonio.

Luccicavano le Icone dorate, cuore della Divina Liturgia. Luccicavano gli incensieri,
fumanti, con i 12 campanellini, voce gioiosa di annunzi missionari. Luccicavano gli
occhi attenti di quei preti, una trentina, presenti agli Esercizi spirituali della Chiesa
di Lungro, in Calabria. Ma ancor piu luccicavano (evento unico in Italia!) gli anelli
sponsali dorati nelle dita delle mani di quegli stessi preti, i papas delle varie Chiese
parrocchiali, che ascoltavano con cuore appassionato il cammino di riconciliazione
del giovane Giuseppe. E stato infatti proprio lui, Giuseppe, gettato per disprezzo
nel pozzo con la tunica strappata e poi venduto dai suoi fratelli, a riconciliare la sua
intera famiglia, indicando cosi un preciso cammino di riconciliazione e di perdono
alle nostre Chiese, specie in questo Giubileo.

Questa piccola Chiesa calabrese infatti, vive da sempre una storia affascinante
di incontro e di dialogo. E stata fondata dall’emigrazione del popolo antico, gli
Arbresh, in fuga amara davanti all’oppressione crudele dei Turchi. Guidati
dall’eroe nazionale Giorgio Skanderberg nel 1467, hanno trovato accoglienza ed
integrazione meravigliosa in terra di Calabria, scrivendo cosi una pagina di storia
attualissima. Hanno saputo conservare la loro lingua albanese, custodendo anche
il Rito bizantino. Eppure si sono sempre sentiti integrati nella realta politica e
culturale italiana, creando cosi un ponte solidissimo tra diverse etnie e tradizioni
religiose e culturali. Sono un modello, una chiesa ponte! Infatti, sono cattolici, ma
di rito bizantino (e non latino!); sono italiani ma di lingua albanese; sono calabresi,
ma di stile orientale. Un vero laboratorio multietnico, modello riuscito per la storia
di altre terre europee, dove I’integrazione si fa difficile!

Anzi, guardano lontano, anche sul fatto dei preti. I loro papas, sono uxorati, perché
secondo il rito bizantino, di apostolica memoria, possono essere scelti per diventare
preti anche uomini gia sposati. Cosa non possibile per il rito latino, dove il celibato



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 149

¢ condizione necessaria per accedere al sacerdozio. Questo spiega il luccichio degli
anelli sponsali nelle mani di quei preti! Non tutti. Ma per libera scelta, ciascuno
decide quale strada prendere! Ed ¢ bello dialogare con loro sui problemi di casa,
poiché vivono la famiglia in modo diretto, comprese le difficolta di trovare un
lavoro per i figli. Eppure, anche questa Chiesa, pur con preti sposati, ha problemi ad
avere vocazioni sacerdotali. Attualmente, hanno un solo seminarista, a Roma, dove
si preparano per gli studi, poiché non ¢ facile trovare una ragazza che condivida in
tutto la scelta del marito-prete. Certo, hanno risolto il nodo difficile della solitudine
del prete, nei piccoli paesi interni. Ma incontrano subito quello, non meno arduo, dei
figli. Per evidenziare in modo netto che la questione delle vocazioni non si risolve
con il celibato si 0 no, ma con una scelta chiara di fede e di adesione a Cristo!

La scelta di riflettere, insieme, durante gli Esercizi ¢ stata quella di guardare a
Giuseppe, venduto dai fratelli. Un esempio di riconciliazione, in lettura ecumenica
straordinaria, perché Giuseppe vive il dramma dell’emarginazione e della gelosia
fraterna, che distrugge, come ha distrutto la varie Chiese, lungo i secoli. Ma ¢ stato
proprio lui, in seria riflessione interiore, a riconciliare i suoi fratelli, poiché “la vita
dell’uno e legata alla vita dell’altro (Genesi 44, 30)” come dice il fratello maggior
Giuda, al padre Giacobbe, mentre si fa garante di Beniamino, che il padre non
vuole inviare in Egitto. Giuseppe nel suo cuore impara a perdonare. Loro, i fratelli,
seguono invece la via luminosa del GOEL, cio¢ di chi si fa responsabile della vita




150 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

dell’altro e ne prende il peso sulle spalle. Il segno ¢ la coppa che con un inganno ben
organizzato, Giuseppe fa porre nel sacco di Beniamino, per colpevolizzarlo come
ladro. Di fronte alla coppa rubata da Beniamino, i fratelli allora prendono su di loro
la colpa del piu piccolino, dimostrando cosi di essere cambiati, rispetto a quando
hanno gettato nella cisterna Giuseppe. Qui, la colpa dell’uno non ¢ scaricata ma
assunta, in gratuita corresponsabilita. E lo stile del vero ecumenismo. E 1’abbraccio
tra Paolo VI e Atenagora. E la riconciliazione tra nazioni in guerra. E la pace.

Per questo, la storia di Giuseppe ci ha veramente parlato ed ha aperto una via di luce
per vivere bene il Giubileo, specie nel ricordo del concilio di Nicea (325 —2025), che
la chiesa di Lungro ha assunto come 1’evento centrale dell’anno. Inoltre, abbiamo
gustato ancor piu lo stile di grande ricchezza con cui ¢ vissuta la Liturgia nelle
chiese bizantine. I canti sono echi robusti di cielo, gli incensi si fanno venerazione,
gli abbracci reciproci segnano la pace e viene dato uno spazio ben visibile allo
Spirito santo mentre scende, quando si alita un vento di brezza leggera sui doni
dell’altare. Inoltre, colpisce il fatto che 1’eucarestia ¢ data a ciascun celebrante
direttamente dal Vescovo. Costante ¢ il riferimento alla Trinita santissima, che
sentiamo gioiosamente presente. Percio, tante cose ho imparato da loro, in questa
settimana, specie nel canto glorioso della Divina Liturgia, al mattino e dei Vespri,
alla sera, quale grido commosso di pace e di giustizia, per una riconciliazione dal
sapore antico € nuovo.

A conclusione, sempre piu benedico il Signore per questo nuovo ministero ecclesiale
che mi concede di predicare ai sacerdoti, per rianimarli, grato di poter sentire, in
un corso, la inattesa testimonianza di un parroco: “ero venuto a questo corso di
Esercizi con ['intento di lasciare, ritorno invece a casa con il cuore rilanciato per
riprendere, perché é stata per noi tutti un’esperienza di vera consolazione!”.

Percio, I’oro luccica ancor di piu, specie negli anelli sponsali dei presbiteri, in attesa
(come mi hanno chiesto!) di poter tener un ritiro speciale, anche alle loro spose.
E sara ancora piu bello se, per quella occasione, potro valorizzare anche i vostri
consigli, carissimi lettori! Grazie.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 151

UNIVERSITA DIPARTIMENTO
DELLA 0l STUDI .
CALABRIA  umanisTiC

UNIVERSITA =
CALABRIA

Presentazione del volume

NICOLA DI MYRA TRA SANTITA E INTERCESSIONE
Il trasporto misericordioso del santo taumaturgo
per eccellenza

di Attilio Vaccaro

Saluti istituzionali

ATTILIO VACCARD Prof. Raffaele PERRELLI
NICOLA DI MYRA (Direttore del DiSU - UNICAL)

TRA SANTITA E INTERCESSIONE

Interventi

S.E. Mons. Donato OLIVERIO
(Vescovo dell’Eparchia di Lungro)

Presentazione del volume

Prof. Stefano PARENTI
(Ordinario di Liturgie Orientali
nell’Ateneo S. Anselmo di Roma)

Sara presente I’ Autore

Dipartimento di Studi Umanistici - UNICAL
Aula IANA, cubo 19B, Ponte pedonale

Martedi 3 dicembre, ore 11:00




152 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Presentazione del volume
NICQLA DI MYRA
TRA SANTITA E INTERCESSIONE

di Attilio Vaccaro
Unical, 3 dicembre 2024

Mons. Donato Oliverio

Carissimi,

benvenuti a questo incontro! Saluto tutti a partire dalle autorita qui presenti e dai
relatori. Saluto anche gli studenti di questa Autorita Accademica famosa in Italia e
nel mondo intero.

Prima di iniziare questo mio intervento, permettetemi di rivolgere una parola di
gioia e speranza a quanti studiano in questa Universita. Ai tanti ragazzi che sono
negli anni della formazione, giunga la benedizione di Dio e la mia stima profonda.
Lo studio e la formazione, in questa epoca in cui studio e formazione sembrano
essere secondari, sono di primaria importanza perché grazie al sapere ispirato e
rinnovato dalla Sapienza con la S maiuscola, potranno essere risollevate le sorti del
mondo intero, e di questa terra, da tutti coloro che con coraggio decidono di restare
e non andar via.

Ma ora inoltriamoci nel nucleo di questo volume, San Nicola, di Mira della Licia,
nell’odierna Turchia, uno dei santi piu venerati nell’Oriente cristiano.

Riguardo la sua vita abbiamo come fonti alcuni scritti, come la Praxis de Stratelatis
(Vicenda dei comandanti militari), uno scritto del VI secolo, in cui ¢ riportato che
Nicola ¢ vescovo di Mira al tempo di Costantino. Questa attestazione ¢ confermata
anche da Eustrazio di Costantinopoli, nel 583 circa. Inoltre, di Nicola ci viene detto
che partecipa al Concilio di Nicea del 325: ci0 ¢ attestato anche da Teodoro il Lettore
nella sua Historia Tripartita del 520 circa, in cui Nicola viene inserito al 151° posto
della lista dei Padri del Concilio di Nicea. Nicola ¢ colui che salva i cittadini di
Mira dalla decapitazione e salva Nepoziano Urso ed Erpilione dal carcere e dalla
morte: nel raccontare questi episodi I’autore riporta particolari del IV secolo che
uno scrittore del VI secolo quasi certamente ignorava, come ad esempio la congiura
di Nepoziano che nel 350 si autoproclama imperatore ¢ un mese dopo verra ucciso,
oppure il temperamento di Ablavio che ¢ fedelmente descritto. Infine, sempre dalla
Praxis viene detta la data della sua morte: il 6 dicembre intorno al 335. Questa



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 153

data, quella del 6 dicembre, ¢ specificata dai piu antichi calendari, come il Palestino
Georgiano e il Passionario Romano che, riportando fonti greche, denotano come
il 6 dicembre fosse il dies natalis di S. Nicola nel mondo greco-bizantino gia da
qualche secolo.

AIl’VIII secolo risalgono invece i dati della tradizione mirese, nella Vita per
Michaelem, la vita dell’archimandrita greco Michele, in cui I’autore afferma che la
citta natale di Nicola € Patara, che Nicola viene allattato il mercoledi e il venerdi
una sola volta al giorno. Ed ¢ in questa opera che viene narrata la vicenda delle tre
fanciulle, quando Nicola, gettando in casa loro, di notte, attraverso una finestra, del
denaro, permettera il loro decoroso matrimonio. Anche della sua elezione ci viene
raccontata la dimensione “miracolosa”, ossia la sua elezione a vescovo avviene
per scelta divina, dal momento che Nicola ¢ il primo ad entrare all’alba in chiesa.
Durante la carestia a Mira sara Nicola a far scaricare del grano da Alessandria e a
lui si deve la lotta al paganesimo, mediante la distruzione del tempio di Artemide.
Inoltre, nella Vita per Michaelem si narra della tempesta placata.

Del X secolo sono invece i Thavmata, ossia i miracoli post-mortem: vi ¢ ad esempio
il racconto di Basilio-Adeodato, un ragazzo rapito dai saraceni per fare il coppiere
dell’emiro di Creta, ma riportato ai suoi genitori miracolosamente da San Nicola.
O ancora, a Iconia, un vandalo o saraceno mette a guardia dei suoi beni 1’icona di
San Nicola, e quando giungono i ladri e rubano tutto, Nicola costringera i ladri a




154 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

restituire la refurtiva. Infine, Demetrio, un giovane caduto in mare che al mattino
viene ritrovato tutto bagnato in una chiesa sotto I’immagine di San Nicola.

A partire dall’anno Mille si ingenera una confusione tra San Nicola di Mira e un
altro Nicola, il Sionita, vescovo di Pinara, un monaco vissuto tra il 480 e il 564
circa, all’epoca di Giustiniano. Per sette secoli scompariranno le notizie di Nicola
di Mira e si fara confusione, fondendo le due figure. E proprio un vescovo di Santa
Severina, nel 1751, pubblichera una vita di Nicola di Sion del tempo di Giustiniano,
correggendo ed eliminando tutto cid che potesse far pensare all’esistenza del Nicola
di Mira del tempo di Costantino. Soltanto agli inizi del XX secolo verra recuperata
la figura di San Nicola di Mira, da uno studioso russo che riusci scientificamente e
agiograficamente a ricostruire 1’esistenza di due Nicola diversi.

Di Nicola di Mira, e questa questione, assieme a quella dei doni alle fanciulle, lo
leghera alla figura di Sancta Claus che porta doni ai bambini, ¢ raccontato anche
un evento miracoloso nei confronti di Tre Bambini, o Tre Scolari. Il racconto,
cosi come lo riporta Gerardo Cioffari che ¢ uno dei maggiori studiosi nicolaiani, ¢
composto di due parti che hanno in comune la liberazione di tre innocenti: «Nella
prima gli “innocenti” sono dei cittadini miresi condannati alla decapitazione dal
preside di Mira Eustazio (corrotto da Eudossio e Simonide). Avvertito del fatto,
Nicola si affanna per le vie di Mira per arrivare in tempo e fermare la spada del
carnefice. Nella seconda gli “innocenti” sono tre comandanti militari (stratelati), i
quali, dopo aver assistito all’evento, vanno a domare una rivolta di Goti-Taifali in
Frigia, e a seguito di tale successo accolti trionfalmente a Costantinopoli. Anche qui
c¢’¢ pero un corrotto. Il prefetto Ablavio li fa incarcerare convincendo 1’imperatore
Costantino di condannarli a morte con ’accusa di aver congiurato contro di lui.
Nepoziano e gli altri due comandanti si ricordano del gesto di S. Nicola a Mira e
invocano Dio. Nicola appare minacciosamente in sogno a Costantino ¢ Ablavio e
li salvay.

E mentre nel X secolo inizio a svilupparsi il culto di San Nicola anche in Occidente
ci si accorse che veniva proposta una sfumatura diversa della recezione di questo
santo: in Oriente era prevalsa la figura del Vescovo zelante dell’Ortodossia della
fede e il difensore intrepido dei condannati ingiustamente, in Occidente prevaleva
il difensore dei deboli e dei poveri, ed in particolare delle fanciulle da marito. Nel
racconto delle Tre fanciulle ritroviamo elementi quali i doni, la notte, la finestra, che
faranno nascere la figura popolare di Santa Claus, poi Babbo Natale.

Al di la della storia, che ne ratifica con certezza I’esistenza, mi piacerebbe
soffermarmi sulla ecumenicita di San Nicola, con la speranza che, magari non in un
remotissimo futuro, possa essere proclamato quale patrono dell’ecumenismo. La
questione dell’unita non riguarda soltanto la Chiesa, ma il mondo intero che risulta



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 155

essere sempre piu diviso e
frammentato e ripiegato su

se stesso.
La migliore espressione
ATTILIO VACCARO dell’ecumenicita di ~ San

NICOLA DI MYRA Nic?la . ‘la‘ ritroviam(?
TRA SANTITA E INTERCESSIONE fell Apolifiion del Sanio

“Regola di fede e immagine
di mitezza” “Kanona
pisteos ke ikona praotitos”:
la caratteristica principale
tramandataci di San Nicola
¢ la grande fermezza
nella fede, per la sua lotta
all’eresie e al paganesimo”,
assieme ad una grande
propensione per il dialogo.
Questa propensione ¢ giunta
a noi tramite Sant’Andrea di
Creta, Autore della Scala del
Paradiso, vissuto tra il 660
e il 740. Nel suo Encomio
di San Nicola, composto
prima della crisi iconoclasta
del 726, Andrea riporta un
episodio che non si trova
in nessun altro autore: la
conversione del vescovo Teognide. All’interno del dibattito provocato dall’eresia
ariana, che negava la perfetta identita di natura tra il Padre e il Figlio nella Santissima
Trinita, Nicola incarnava il vero spirito dell’ecumenismo: amore per la verita e
amore per chi la pensa diversamente in materia di fede.

Ecco le parole di Sant’Andrea di Creta: «Chi del resto non ammirera la tua
magnanimita? Chi non provera stupore del tuo eloquio dolce, della tua mitezza, o
del tuo carattere pacifico e supplichevole? Ci riferiamo a quella volta che tu, come
raccontano, passando in rassegna i tralci della vera vite, incontrasti quel Teognide di
santa memoria, allora vescovo della chiesa dei Marcianisti. La discussione procedette
in forma scritta fino a che non lo convertisti e lo riportasti all’ortodossia. Ma poiché
fra voi due era forse intervenuta una certa asprezza, con la tua voce sublime citasti




156 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

quel detto dell’ Apostolo e dicesti: “Vieni, riconciliamoci, o fratello, prima che il sole
tramonti sulla nostra ira”» (Andrea di Creta, Encomium S. Nicolai, cap. VII).
Poc’anzi ho auspicato che San Nicola diventi il santo patrono dell’ecumenismo, non
soltanto per le caratteristiche a lui attribuite da Andrea di Creta. Resta indiscusso il
fatto che nessun Santo come Nicola sia cosi venerato, noto € amato universalmente.
Nicola attraversa il mondo cattolico, ortodosso e protestante. Pensate che a Mosca
hanno inserito il tropario della traslazione delle reliquie da Bari a Mosca: «E giunto
il giorno della festa radiosa, la citta di Bari gioisce e con essa I’universo intero si
rallegra, con canti ed inni spirituali. Oggi ¢ la santa festivita della traslazione». E
anche un Kontakion: «Come una stella si sono levate da Oriente verso Occidente le
tue reliquie, o santo vescovo Nicola. Il mare ¢ rimasto santificato al tuo passaggio, €
la citta di Bari per te si € riempita di grazia. Per noi sei apparso generoso taumaturgo,
meraviglioso e misericordioso.

Nel mondo cattolico San Nicola ¢ protettore delle fanciulle che devono trovare
marito, dei marinai, dei bambini. E nel mondo protestante, benché restio al culto
dei santi, si conserva una grande simpatia per San Nicola: in Olanda e Germania
numerose chiese protestanti hanno conservato la denominazione antica di “Chiesa
di Nicola”. E nel mondo anglicano vi sono in Inghilterra 378 parrocchie anglicane
a lui dedicate.

Questa mia introduzione all’incontro odierno sia da invito per ciascun presente a
voler leggere un volume unico e prezioso, quello del prof. Attilio Vaccaro, figlio
dell’Eparchia di Lungro, che con il suo studio e la sua buona volonta, contribuisce
oggi ad aggiungere un tassello ulteriore al mondo degli studi su San Nicola. Possa
il Santo intercedere presso Dio perché scenda su noi tutti la sua grazia e la sua
benedizione. Grazie.




Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 157

Presentazione del volume
NICQLA DI MYRA
TRA SANTITA E INTERCESSIONE

di Attilio Vaccaro
Unical, 3 dicembre 2024

Papas Stefano Parenti

Martedi 3 dicembre 2024 presso il Dipartimento di Studi Umanistici - UNICAL si
¢ tenuta la presentazione del volume di Attilio Vaccaro, Nicola di Myra tra santita

e intercessione. Il trasporto misericordioso del Santo Taumaturgo per eccellenza,
Edizioni Argo, Lecce 2024.

Dopo 1 saluti istituzionali del Prof. Raffaele Perelli (Direttore DiSU - UNICAL) e
I‘intervento di S. E. Mons. Donato Oliverio, Vescovo dell’Eparchia di Lungro, alla
presenza dell’ Autore, ha preso la parola il Prof. Stefano Parenti (Pontificio Ateneo
S. Anselmo, Roma), presbitero della nostra Eparchia.

Presentazione

E con vivo piacere che ho accolto ’invito a presentare 1’ultima fatica del prof. Attilio
Vaccaro, anche come segno di viva gratitudine da parte mondo degli studi liturgici.
Il prof. Vaccaro ¢ infatti I’autore di un utile e apprezzato Dizionario dei termini
liturgici bizantini che, dopo quello di Léon Clugnet, ormai sorpassato e spesso
impreciso, resta uno strumento davvero unico, che non ha eguali neanche nei paesi
di cultura ortodossa. Insieme al mio personale ringraziamento c¢’¢ anche quello di
alcune centinaia di studenti di liturgia del Pontificio Ateneo di S. Anselmo a Roma,
che dal suo dizionario attingono informazioni puntuali e precise, districandosi con
sicurezza nelle rubriche a volte talmudiche della liturgia bizantina.

Il volume, in bella veste editoriale, ¢ il quarto della serie Religiosita e cultura
tra Oriente e Occidente, diretta e ideata dallo stesso prof. Vaccaro e pubblicata
dall’editrice Argo di Lecce. Dunque il volume si inserisce in un progetto pensato
e mirato nel cui ambito Nicola di Myra, santo dell’Oriente venerato anche in
Occidente, non poteva e non doveva mancare.

Preceduto da una Prefazione di S. E. Donato Oliverio, vescovo dell’eparchia di
Lungro e da una Presentazione di Gioacchino Strano (Universita di Catania -
Universita della Calabria), il volume si articola in uno Studio introduttivo, quattro



158 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

capitoli, un’appendice, una bibliografia di oltre 600 titoli consultati e utilizzati, la
sitografia e 18 pagine di indici, utilissimi, dei nomi di persona e dei luoghi. Sono
numeri che danno 1’idea del lavoro svolto, del tempo impiegato, e della costanza e
della pazienza.

L’ Autore parte dalla figura storica di Nicola, analizza le fonti agiografiche che
documentano la sua vita, mettendo in evidenza il contesto socio-religioso del IV
secolo. Passa quindi alle vicende del culto, con particolare attenzione al trasferimento
in Puglia delle sue reliquie, evento che contribui alla diffusione del culto in
Occidente. La traslazione del 1087 diventa pero, paradossalmente, un momento
significativo di divisione proprio nel cuore dell’Oriente cristiano. Infatti, mentre le
Chiese italo-greche, oggi estinte, la Chiesa russa e altre Chiese dell’Europa centro-
orientale hanno accolto la festa del 9 maggio, le Chiese di Costantinopoli e di Grecia
la ignorano fino ad oggi. La spiegazione ¢ evidente: quella che noi chiamiamo
“traslazione” per loro resta un furto che, ovviamente, non ¢ possibile celebrare.
L’autore si addentra poi con sicurezza e competenza nel campo dell’innografia,
essendo egli stesso un iconografo, anche con I’intento di valorizzare il patrimonio
iconografico nicolaiano conservato nel Museo dell’Eparchia di Lungro.

Ad una prima impressione la descrizione di queste immagini potrebbe sembrare
ripetitiva, ma va considerato il fatto che siamo di fronte a opere che richiamano una
tradizione pittorica ispirata a modelli bizantini consolidati nel tempo. Cid non esclude
delle unicita individuali, soprattutto nella configurazione, nel disegno e nelle tonalita
cromatiche. Sono note personali che 1’iconografo adoperava ma senza perdere di
vista I’archetipo. Nella valutazione di un’icona i criteri sorpassano ’estetica. Quella
dell’icona ¢ un’arte ecclesiale, quindi a servizio, dove al centro non c’¢ il genio




Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 159

dell’artista ma la fedelta alla tradizione intesa come veicolo di trasmissione di verita e
somiglianza al modello. Abbiamo poi la cosiddetta “prospettiva rovesciata”, secondo
la geniale definizione di Pavel Florenskij. L’icona non ¢ oggetto da guardare ma un
oggetto che guarda. Evocando misticamente la presenza di colui che ¢ raffigurato,
non sono i fedeli a guardare 1’icona di san Nicola, ma ¢ san Nicola che attraverso
I’icona guarda i fedeli. Questa ¢ I’intenzione e 1’obiettivo principale dell’artista a
servizio del mistero, che si rivela pienamente e vive nelle celebrazioni liturgiche.
L’iconografia non hauna, dunque, una vita autonoma ma ¢ legata al culto e alla devozione
popolare. Qui il discorso si incarna particolarmente nel contesto religioso e culturale
delle comunita afferenti all’Eparchia di Lungro, dove accanto alle icone troviamo le
statue del santo, di legno o di altro materiale, normalmente rivestite delle vesti liturgiche
episcopali del rito bizantino. A questo riguardo ¢ degno di nota che il santo non indossi
il sakkos, oggi distintivo di tutti i vescovi, ma il phelonion dei presbiteri, riproponendo
un’iconografia antica. Infatti il sakkos imperiale ¢ stato assunto prima dai patriarchi, poi
dagli arcivescovi e soltanto in epoca tarda da tutti i vescovi. L’iconografia di s. Nicola
diviene anche memoria storiaca delle comunita che lo venerano.

Non ¢ possibile in questa sede passare di nuovo in rassegna le opere esposte,
descritte nel libro con grande accuratezza. Quindi occorre seguire 1’invito di
Natanaele rivolto a Filippo nel Vangelo di Giovanni: “Vieni e vedi” (Gv 1,46).
L’arte ¢ esperienza concreta del bello. Quindi chi non ha ancora visitato il Museo
dell’eparchia ci faccia un pensiero perché ne vale la pena, e chi ci ¢ gia stato ci torni
perché la collezione ¢ in progress e si sta arricchendo di nuove acquisizioni. E poi,
diciamocelo con franchezza: ad ogni visita un museo riserva sempre una sorpresa,
anche se le opere fossero sempre le stesse.

Il peso di un libro, il suo valore, si vede anche in relazione alla curiosita intellettuale
che riesce a suscitare. La forza di un buon libro, infatti, non sta nel rispondere a
tutte le domande ma di suscitarne di nuove. Due settimane fa ero a Thessaloniki
per un soggiorno di studio presso I’Istituto Patriarcale di Studi Patristici ¢ ho
avuto la possibilita di visitare dopo anni la chiesetta medievale, perfettamente
conservata, di S. Nicola Orphanos. Era un giovedi sera e la chiesa era in funzione:
un anziano sacerdote e tre cantori celebravano la paraklisis, un rito di intercessione
e consolazione, in onore di s. Nicola. Fin qui nulla di sorprendente: niente di piu
appropriato, infatti, che celebrare una paraklisis a S. Nicola in una chiesa a lui
intitolata. Ma perché giovedi? Perché s. Nicola gode di un privilegio unico in quanto
il giovedi ¢ il giorno a lui dedicato.
IlibriinnograficidellaChiesadi Gerusalemme conoscevaunciclodicommemorazioni
settimanali che nel IX secolo ¢ stato imitato a Costantinopoli creando un proprio
ciclo di commemorazioni con la domenica dedicata alla Trinita, il lunedi agli angeli,



160 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

il martedi al Battista, il mercoledi e il venerdi alla croce, il giovedi a s. Nicola e
il sabato a tutti i santi e tutti i defunti. Per ogni giorno sono stati composti canoni
innografici dal quel gigante della poesia liturgica che ¢ stato Giuseppe Innografo, di
origine siciliana, morto nell’886. Questa operazione ha innegabilmente promosso
il culto del santo assicurandogli una presenza settimanale che nessun altro santo
del calendario puo vantare. Unica eccezione, come anticipato, ¢ Giovanni Battista,
al quale ¢ dedicato il martedi, ma come sappiamo dal Vangelo, “nessuno tra i nati
di donna ¢ grande come Giovanni Battista”. L’unicita del Battista mette ancora di
piu in evidenza I’onore accordato a s. Nicola. Ma ¢’¢ di piu. s. Nicola — o piuttosto
1 suoi devoti — ha dovuto combattere addirittura contro tutti e dodici gli apostoli
perché nel nono secolo circolava una serie alternativa di inni che consacrava il
giovedi agli apostoli. A quanto sembra s. Nicola ha avuto la meglio.

Nella Penisola balcanica in occasione delle principali feste dell’anno liturgico c’¢ la
consuetudine da parte della comunita parrocchiale di preparare ed offrire il “qurban”
(in greco 1o Kovpumdavt), termine semitico che significa “offerta”. La mattina della
festa nei pressi della chiesa vengono allestiti dei fuochi sui quali in grandi recipienti
dimetallo si fanno bollire pezzi di carne, che poi vengono distribuiti a tutti i presenti al
termine della Divina Liturgia. Questausanza, che halasciato deisegnineilibriliturgici
dell’Italia meridionale, ¢ in vigore anche per la festa di s. Nicola. Cadendo pero la
festa il 6 dicembre, durante la quaresima di Natale, il “qurban” non ¢ di carne ma di
pesce. Prima degli odierni allevamenti intensivi, nei Paesi che non hanno uno sbocco
sul mare, il pesce per s. Nicola era la carpa, farcita con frutta secca e cotta al forno.
Un “qurban” ¢ previsto anche per la festa della traslazione delle reliquie il 9 maggio.
Queste tradizioni alimentari di tipo piu popolare, convivono con altre accolte
ufficialmente nella tradizione liturgica e che Attilio Vaccaro rievoca e descrive.
Per la festa di san Nicola sul finire del XVI secolo nelle comunita d’Arbéria, si
portava in chiesa del grano cotto, mescolato con altri legumi. Dopo la benedizione
del sacerdote era distribuito ai fedeli e cosparso in terra in segno di devozione.
Anche nella vita di tutti i giorni, di fronte ad un racconto di fatti e situazioni che
sembrano poco credibili, si ¢ soliti dire: “Se non ¢ vero, ¢ ben trovato”. Ovviamente
questa sentenza non si riferisce al libro del prof. Vaccaro, ma si presta bene ad
introdurre un’ultima riflessione sull’importanza dell’agiografia e delle Vite di S.
Nicola di Myra negli studi storici, religiosi e non. Le Vite dei santi hanno molto
in comune con i Vangeli perché come i Vangeli non sono la biografia di Gesu di
Nazaret, cosi le Vite dei santi non sono le biografie in senso stretto dei rispettivi
eroi. Al centro non c¢’¢ la biografia ma il messaggio. Basta al vangelo di Marco,
o nel Nuovo Testamento alle Lettere di Paolo, che non mostrano alcun interesse
per le origini Gesu. Tutto inizia con la predicazione, con il messaggio, con la



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 161

Parola. Gli autori sono interessati all’epilogo della storia (morte-resurrezione) e
non ai suoi inizi. Cosi si possono spiegare anche alcune contraddizioni presenti nei
Sinottici. Questo vuol dire che 1’autore della Vita di un santo puo mettere in ombra
alcune caratteristiche del suo eroe per meglio evidenziarne altre piu funzionali al
messaggio che intende condividere con 1 lettori. La conseguenza ¢ che mentre lo
scrittore potrebbe essere reticente su alcuni aspetti della vita del Santo, non lo € mai
sulle circostanze secondarie. In questo modo la Vita del Santo diventa una fonte di
primariaimportanza sullasocieta e la vitareligiosa dei suoi tempi. Per dirla veramente
in due parole, si tratta della “affidabilita dell’inaffidabile”. Nel caso concreto delle
Vite di s. Nicola, le preghiere che il santo recita sono testimoni indiretti di alcune
importanti preghiere del rito bizantino, testimonianze anteriori alla fine dell’VIII
secolo, epoca alla quale risale il piu antico manoscritto dell’eucologio bizantino.
Per concludere. E un libro scritto con passione, frutto di una ricerca capillare e
illuminato da un grande amore per la propria gente e per il patrimonio che custodisce:
lingua, cultura, tradizioni, liturgia. Il libro pero non ¢ un museo della cultura italo-
albanese — e credo qui di interpretare correttamente il pensiero dell’autore — ma
uno strumento che ne favorisca la trasmissione, specialmente alle generazioni piu
giovani. Molto spesso 1’ansia, lodevole, di far conoscere all’esterno la cultura italo-
albanese pone in secondo piano il dovere di ritrasmettere questa cultura ai legittimi
eredi, con tutto quello che significa. L’organo ¢ il re degli strumenti musicali, ma
richiede da parte di chi suona il controllo sincronico e perfetto di almeno due tastiere
e una pedaliera che non vede. Ecco, ¢ a chi suona 1’organo da professionista che
associo Attilio Vaccaro e il suo lavoro per la capacita di aver tradotto in armonia 1
registri agiografico, liturgico e antropologico. Tantissimi auguri!



162 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

IL MESSAGGIO
DI SAN NICOLA DI MYRA

TRA ORIENTE E OCCIDENTE

Attilio Vaccaro
Dipartimento di Studi umanistici (Disu - Unical)

I1 messaggio di san Nicola di Myra, omnicomprensivo, rivolto ai semplici, agli umili
ma anche ai potenti che governarono al tempo in cui visse, € stato trasmesso non solo
dalle fonti agiografiche, attraverso racconti sulla vita e sui miracoli a lui attribuiti
— incantevoli e straordinari — ma anche dall’arte figurativa che lo ha rappresentato
ovunque. Pertanto, era necessario pubblicare una puntuale rilettura storica, religiosa e
artistica, dai primi secoli in cui si organizzd il culto, fino ai contesti devozionali odierni,
quale ulteriore atto religioso nei confronti di questa eccelsa figura da venerare non
solo nei luoghi di pellegrinaggio ma dovunque egli sia ricordato. Cosi, il 3 dicembre
dello scorso anno, mi ¢ stato chiesto di dedicare una mattinata di studio presso
I’Universita della Calabria, per la presentazione del libro da me curato, e patrocinato
dall’Eparchia di Lungro, dal titolo: Nicola di Myra tra santita e intercessione. Il
trasporto misericordioso del Santo taumaturgo per eccellenza (“Religiosita e cultura
tra Oriente e Occidente”, 4, Collana diretta da Attilio Vaccaro, Argo, Lecce 2024).
Davanti a un folto pubblico di giovani studenti, di colleghi, di sacerdoti e di amici,
molti degli aspetti legati alla vita del Taumaturgo sono stati approfonditi dal vescovo
dell’Eparchia, mons. Donato Oliverio, dal prof. Stefano Parenti, ordinario di Liturgie
orientali nell’Ateneo San Anselmo di Roma, dalla collega Mariarosaria Salerno,
docente di storia medievale, e da numerosi interventi, tutti, a mio avviso, gesti di
riverenza verso un Santo famoso in tutto il mondo.

Nato a Patara in Licia' intorno al 270 da una famiglia benestante e devota
spiritualmente, Nicola — la cui vita si svolse pit 0 meno al tempo di Costantino
il Grande — ancora oggi rappresenta un forte segno di venerazione, a cui i fedeli
indirizzano da secoli le loro preghiere e le richieste di intercessione.

E proprio a san Nicola ¢ dedicato un suggestivo tropario bizantino di autore ignoto
che cosi celebra il ‘vescovo dei profumi’:

Mipobeinoeéypioe Di profumo divino ti unse
OeioydprgtovlIvedpartog la divina grazia dello Spirito,
Mvpov TpoedpevGavVTaL vescovo di Mira,

Kaipvpicoavro che di profumi inondasti



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 163

TOAGAPETAIC, iEpOTOTE, con le virtu, o santissimo,
TOVKOGLOVTA TEPATOL i confini del mondo,

NOVTVOOISTEEVY TG e con preghiere dal buon profumo
TAOVODOONOIDKOVTQ allontanasti dovunque

wéon mavrote. le passioni dall’odore sgradevole.
Awgtodtoce mictelevenuoduey Per questo con fede ti lodiamo
KOLTEAODUEVGOLTI VUV UN VTNV Ttavayiav, e di te celebriamo il ricordo santissimo,
Nikoroe?. o Nicola.

L’ode continua con altri tropari, ma non ci sono ulteriori riferimenti al myron e ai
profumi. Quello che si nota nel tropario ¢ che ¢’¢ un Wortspiel (gioco di parole) fra
vescovo di Myra e ‘vescovo dei profumi’, un gioco verbale molto raffinato.

Ma gli stessi pellegrini erano limitati nell’accesso al sepolcro di Myra, la cui
collocazione non fu facilmente visibile e raggiungibile, onde prevenire rischi, danni
o profanazioni, e per preservarlo, dai continui pericoli delle incursioni arabe’.
Siamo, dunque, dinanzi a un santo universale, il cui culto si sviluppo da Myra, presso
Antalya in Licia, a Bisanzio e da 1i in tutti il mondo cristiano ortodosso, per arrivare
poi a Roma e, in pieno medioevo, in tutto I’Occidente, pitt 0 meno al tempo di Ottone
I1, tanto da essere considerato il santo taumaturgo storicamente pitl venerato.
Pertanto, chiese e altari a lui consacrati si moltiplicarono in principio nell’Oriente
ortodosso e poi in tutta la cristianita. Nella sola citta di Costantinopoli, al tempo degli
imperatori bizantini, ben 25 furono i luoghi di culto consacrati al santo di Myra,




164 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

altrettanto numerosi come quelli dedicati alla Theotokos e a san Giovanni il Precursore.
All’interno di questa pluralita di comunita cristiane, un piccolo spazio di venerazione
¢ occupato dalla nostra Eparchia, laddove, sin dall’istituzione della diocesi (1919-),
santo patrono ¢ proprio Nicola di Myra. Percio, anche in questo piccolo centro italo-
albanese egli rappresenta, come in gran parte del mondo, il ‘santo per eccellenza’,
attorno al quale ogni 5 e 6 dicembre la comunita lungrese si raccoglie in cattedrale
per celebrare la sua azione caritatevole in vita. In una teca, ai piedi di una bella
icona del Taumaturgo, inserita nell’iconostasi, connesse alla sua santita — quali
fondamento della tradizione del culto — sono custodite pure li alcune sue reliquie.
E ricordo che proprio nel sepolcro della basilica di Bari, nel 2017, ¢ stata estratta
una costa per mezzo di un gastroscopio, dallo stesso buco da cui si raccoglie la
manna. La reliquia, studiata da un’equipe di scienziati (Francesco Introna, Giuseppe
Rubini, Aldo Di Fazio, Sara Sambone, Angelo Venosa, Onofrio Caputi lambranghi),
si presentava compatta, nonostante I’ambiente umido nel quale solitamente si trova
insieme agli altri resti del Santo. La stessa ¢ stata poi traslata, temporaneamente,
dalla basilica di Bari alla cattedrale di Cristo Salvatore di Mosca e li esposta,
(21 maggio 2017 - 28 luglio), alla venerazione di migliaia di fedeli della Chiesa
ortodossa russa che hanno potuto omaggiare quel frammento osseo del santo piu
invocato nella propria terra®.

Qui mi sono limitato a esporre solo alcune considerazioni di tradizione devozionale
e iconografica collegate al Mirovlita, approfondite invece nel volume in ordine ai
territori quali la Serbia; al Monastero di Santa Caterina d’Alessandria ai piedi del
Monte Sinai; a Creta; a Cipro; in Russia e in Albania. Qualche accenno ¢ stato fatto
alla pittura post-bizantina in Bulgaria, nelle regioni romene (Valacchia e Moldavia),
e soprattutto nella Grecia continentale di cui Nicola ¢ Santo Patrono (basti pensare
alle raffigurazioni nei complessi monastici delle Meteore e del Monte Athos). Mi
riservo, tuttavia, di studiare in altra sede ulteriori aspetti di quelle forme artistiche
che crearono in queste regioni un clima di ‘bisogno di bellezza’ e spiritualita rivolto
al Nostro. Non potevano mancare, poi, spazi dedicati a Roma, alla Calabria e, in
particolare, al mondo arbéresh, di cui mi onoro di far parte che, nell’ambito della
venerazione nicolaiana, hanno espresso altrettanti esempi significativi di devozione
attraverso le immagini del santo vescovo dipinte in questi luoghi.

Ci tengo a sottolineare che 1’Albania ¢ stata un’area di notevole osservanza del culto
nicolaiano, un valore aggiunto a tutte le altre manifestazioni a lui dedicate, cosi come
¢ avvenuto, parimenti, nelle comunita arbéreshe, quali Lungro, Piana degli Albanesi
in Sicilia, altra sede di Eparchia, immediatamente soggette alla Santa Sede, e in diversi
centri della cosiddetta Arbéria d’Italia. Sicché, ho avuto 1’occasione di scrivere, come
si ¢ detto, non solo su alcuni esempi iconici del Mirovlita presenti in Europa, ma anche
su modelli esposti nella Cattedrale di Lungro e nel Museo Diocesano di Arte Sacra
dell’Eparchia di Lungro; nella suggestiva chiesa di Villa Badessa; nella chiesa di San



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 165

Nicola in Lecce e nel Museo delle Icone e della Tradizione Bizantina di Frascineto
ecc. Ho, altresi, associato a questi luoghi, le manifestazioni religiose e popolari rivolte
al vescovo di Myra che costituiscono per i ricercatori una grande documentazione di
dati, oltre che di elementi religiosi unificanti.

La diffusa venerazione verso san Nicola, mi ha spinto, poi, ad avviare un progetto di
ricerca relativo a un Atlante storico toponomastico dei diversi luoghi di culto a lui
intitolati in terra di Calabria. Il primo approccio a questa indagine si ¢ basato sulla
ricognizione della toponomastica nicolaiana registrata in alcune fonti documentarie
e narrative, tra medioevo e prima eta moderna, ricerca che ha avuto gia una sua
edizione con il saggio Per un progetto di un Atlante storico toponomastico dedicato
a san Nicola di Myra’.

I1 libro che qui presento riporta, quindi, una descrizione dei miracoli piu popolari del
vescovo di Myra. I racconti di tali prodigi si moltiplicarono nel tempo, tra leggenda
e realta, insieme alle fiabe. Pertanto, cio che si riporta ¢ arricchito da alcuni testi
comparati della vita del Santo, per dare un’idea di confronto tra le diverse fonti
agiografiche pervenuteci. Un capitolo a parte ¢ dedicato alla complesse dinamiche
storiche delle traslazioni delle reliquie avvenute ad opera dei 47 marinai baresi
(1087) e dei mercanti veneziani avvantaggiati della spedizione della flotta veneziana
alla prima crociata (1096-1099), e in parte dai genovesi.

In segno di devozione, chiudono questo mio lavoro, sia una ricognizione ragionata
dei miracoli di san Nicola di Myra e di san Nicola vescovo di Sion (VI secolo
564), spesso confusi tra loro; e infine una Memoria del nostro santo padre Nicola il
taumaturgo, arcivescovo di Mira di Licia, tratta dall’Anthologhion di tutto 1’anno.
Tale ufficiatura ¢ propria della memoria liturgica che si celebra in occasione della
festa di san Nicola, e si recita nel Vespro nonché nel Mattutino, ma che, per me,
assume ’intento di una preghiera personale rivolta a questa eccezionale figura di
santita cristiana tra Oriente e Occidente.

Note di chiusura

1 Patara e Myra, due antiche e fiorenti citta marittime licie, situate lungo la rotta del grano dell’ Asia
Minore (Turchia), la cui importante storia € ancora oggi testimoniata dai resti archeologici.

2 Mnvaio todéiov eviantod, T. 2, évPoun 1889, p. 385; A. Vaccaro, Profumi e sostanze aromatiche
nel rito bizantino tra Oriente e Occidente, in «Studi sull’Oriente cristianoy», 27, n.1 (2023), p. 80.

3 M. Bacci, Il corpo e I'immagine di Nicola, in San Nicola. Splendori d’arte d’Oriente e
d’Occidente, a cura di M. Bacci, Ginevra-Milano, Skira, 2006. pp. 18, 19.

4 Cf. Al. Dikarev, La traslazione della reliquia di San Nicola il Taumaturgo da Bari in Russia (21
maggio - 28 luglio 2017), Mosca, Poznanie, 2017.

5 A. Vaccaro, Per un progetto di un Atlante storico toponomastico dedicato a san Nicola di Myra,
in «Aidnosy, 26 (2023), pp. 139-168.



LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Uﬂicm Pastorale Glovamle
' Epartha di Lungro

‘ @rﬂ»ﬂé@@ﬂﬂf@ SI.AN@
2%28—2@ IDICGENMBRIER2 022

Per tutte le info rivolgersi ai propri parroci oppure contattare
l’ufficio di Pastorale Giovanile dell’Eparchia:

+39 393 6815698 s 2 i
pe_eparchiadilungro ]-ras‘rmn.JP (ﬂmnnll\
¥ (P.Giampiero Vaccaro responsabile) Eparchia di Lungro

Rivolto ai giovani dai 14 ai 30 anni

Iscrizioni dal 17 novembre
all’ 8 dicembre 2024




Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 167

PELLEGRINI DI SPERANZA
CAMPO INVERNALE

DIOCESANO 2024

Camigliatello Silano, 27-28-29 Dicembre

Il campo invernale diocesano, organizzato dall’Ufficio per la pastorale giovanile,
¢ diventato ormai un appuntamento annuale che vede i giovani dell’Eparchia di
Lungro radunarsi in Sila nei giorni 27-28-29 di dicembre per vivere momenti di
conoscenza, condivisione e approfondimento.

Quest’anno il campo ha visto la partecipazione di sessanta ragazzi, che guidati da
P. Giampiero Vaccaro responsabile dell’UPG con ’ausilio di P. Francesco Saverio
Mele hanno potuto riflettere e meditare su tanti aspetti del loro essere cristiani in
una societa che va evolvendosi.

Il tema “Pellegrini di Speranza”, ripreso dal tema indicato da Papa Francesco per
le Giornate della Gioventu Diocesane, ¢ stato motivo di approfondimento dell’anno
giubilare. Partendo dall’interesse dei giovani, ci si ¢ focalizzati in modo particolare
sul significato dell’essere pellegrini, dell’essere in cammino con dei veri obbiettivi
per non rimare abbagliati nel cammino dalle finte luci che donano false speranze.
Negli anni si ¢ compreso che 1’esperienza del campo invernale ¢ di reciproco
arricchimento, utile si ai ragazzi, ma anche ai formatori chiamati a comprendere
quali siano oggi le reali difficolta dei giovani, incapaci di vivere una “spensierata
giovinezza”, legandosi spesso a dei modelli che producono soddisfazioni
temporanee che, una volta passate, lasciano solo la delusione e I’amaro in bocca.
I1 linguaggio dei giovani ¢ ormai cambiato e la Chiesa ¢ chiamata ad interrogarsi
sulle modalita utili per portare loro I’annuncio. Cio che caratterizza I’esperienza del
campo invernale ¢ proprio lasciare la parola ai giovani per cercare di comprendere
cio che si aspettano dalla Chiesa e con quale modalita vorrebbero venisse proposto
I’annuncio. Certamente la nostra Eparchia negli ultimi anni ha compiuto uno sforzo
importante di avvicinamento alla gioventu diocesana, nella linea della continuita
ma anche delle varie attivita dedicate ad essa.

Durante la prima giornata si ¢ dato ampio spazio alla meditazione del tema
giubilare, sottolineando come il giubileo sia un momento di riconsiderazione del
proprio essere cristiani, di “ripresa in mano” della propria fede consapevoli che
le difficolta, proporzionate all’eta tendono a farla traballare, ma se ben salda la
fede, anche se traballa, non cede. La meditazione offerta ha avuto come obbiettivo



168 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

quello di stimolare 1 ragazzi ad una vita cristiana attiva distogliendoli dal divenire
ascoltatori passivi della Parola, in questo pellegrinaggio che ¢ la vita. Il pellegrino
¢ chiamato quindi a soffermarsi nei luoghi che attraversa, considerando i compagni
di viaggio integrandosi e vivendo nella realta, partecipando in maniera attiva ad
ogni evento che lo circonda portando il proprio contributo: ¢ da questo processo
che nasce la speranza, la speranza di poter migliorare le situazioni, la speranza




Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 169

di poterle guardare con occhi diversi, la speranza di poter fiorire e far fiorire le
esistenze.

Il tema della speranza ¢ ampio e certamente non esauribile con un incontro
meditativo, ma lo scopo di questo approccio ¢ stato comprendere di quali speranze
1 nostri giovani vivono. Ebbene, il modello che la nostra societa propone ¢ fondato
su “false speranze”, promosse ¢ pubblicizzate le quali, piuttosto che accendere la
vita, nella maggior parte delle volte la deludono, perd se condotti per mano i nostri
giovani sono capaci di scegliere la strada giusta, sono capaci di comprendere che
I’unica vera speranza che realmente esiste ¢ Cristo, che non delude mai. Il momento
piu significativo ¢ stato quello dove i ragazzi, indotti, sono giunti alla conclusione
che solo Dio non abbandona, solo Dio dona e ridona quella speranza utile per
crescere nella vita intellettuale, spirituale e professionale.

Il secondo giorno ci ha raggiunti il nostro vescovo Donato. Dopo la celebrazione
della Divina Liturgia nella Chiesa parrocchiale di Camigliatello Silano, i ragazzi
hanno avuto modo di potersi confrontare con il nostro vescovo che, come sempre,
ha saputo dare loro degli spunti e delle chiavi per potersi aprire a questo Anno
Santo. Incontrarsi, incontrare il pastore della Chiesa locale ¢ significativo per i nostri
giovani, che non si sentono piu al margine della nostra Chiesa bensi al suo centro.
Effettivamente lo scopo del Campo invernale, ha detto il nostro vescovo, ¢ ricordare
ai nostri giovani che sono attenzionati e che la nostra Chiesa ha bisogno di loro
ma nello stesso tempo possono contare sul vescovo, sui parroci e sulle comunita
parrocchiali.

L’ultimo giorno I’avventura si ¢ conclusa sulle piste sciistiche di Camigliatello.
La giornata conclusiva sulle piste, non ¢ dedicato esclusivamente al divertimento,
ma diventa momento di consolidamento di quella realta di cui si ¢ discusso,
camminare al passo con la Chiesa accanto a quelle persone che ci sono messe
accanto, condividendo tutto: le difficolta, le gioie e perché no, anche i momenti di
divertimento.



170 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

DONATO OLIVERIO

PER GRAZIA DI DIO E DELLA SEDE APOSTOLICA VESCOVO DI LUNGRO
DEGLI ITALO-ALBANESI DELL’ITALIA CONTINENTALE

DECRETO PER I’ANNO GIUBILARE 2025

La Santa Notte di Natale, nella Basilica di san Pietro, il Santo Padre Francesco ha aperto solennemente
il Giubileo Ordinario indetto per I’Anno del Signore 2025.

Anche la Chiesa che ¢ in Lungro celebrera il Giubileo, in comunione con la Chiesa universale e con
le altre Chiese particolari.

VISTO

» La Bolla di indizione del Giubileo Ordinario dell’anno 2025, Spes non confundit, del 9 maggio
2024, con la quale il Santo Padre annuncia che “é giunto il tempo nel quale spalancare ancora la
Porta Santa per offrire ’esperienza viva dell amore di Dio” e ricorda che “il pellegrinaggio esprime
un elemento fondamentale di ogni evento giubilare”;

* L’indicazione della medesima Bolla sull’importanza di valorizzare a livello locale “luoghi santi di
accoglienza e spazi privilegiati per generare speranza’;,

CONSIDERATO

* Quanto stabilito dalle Norme sulla concessione dell’Indulgenza durante il Giubileo Ordinario
dell’anno 2025 della Penitenzieria Apostolica, del 13 maggio 2024, che indicano “la chiesa cattedrale
o altre chiese e luoghi sacri designati dall Ordinario” come luoghi privilegiati per i sacri
pellegrinaggi.

Con il presente
DECRETO
STABILISCO QUANTO SEGUE:

— L’Anno Giubilare avra inizio ufficialmente a livello diocesano il 29 dicembre 2024, con la
celebrazione della Divina Liturgia nella Cattedrale “San Nicola di Mira” in Lungro.

— Nella Chiesa Cattedrale sara esposta, per tutto 1’Anno Giubilare, la Croce del Giubileo, nella navata
laterale detta di San Nicola, per essere venerata dai pellegrini.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 171




172 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024




Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 173

— Sono designate quali Chiese Giubilari nella Eparchia di Lungro, per tutta la durata dell’Anno
Santo:

* la Chiesa Cattedrale, Madre di tutte le Chiese;

* il Santuario Diocesano “Santa Maria Odigitria” in San Basile;

* il Santuario Diocesano “Santa Maria della Stella” in San Costantino Albanese;

« il Santuario Diocesano dei “Santi Medici Cosma e Damiano” in San Cosmo Albanese;
« il Santuario “Madonna del Monte” in Acquaformosa.

— Nei suddetti Santuari, tutti i fedeli veramente pentiti e mossi da spirito di carita e che, nel corso
dell’Anno Santo, purificati attraverso il Sacramento della Penitenza e ristorati dalla Santa
Comunione, pregheranno secondo le intenzioni del Sommo Pontefice, dal tesoro della Chiesa
potranno conseguire la piena indulgenza con la remissione e il perdono dei loro peccati.

— L’Indulgenza potra essere ottenuta anche visitando e assistendo per un congruo tempo i fratelli in
necessita o difficolta (infermi, carcerati, anziani in solitudine, diversamente abili) e attraverso opere
di penitenza, religiose o sociali.

— Per facilitare I’accesso al sacramento della Penitenza, invito tutti i parroci e amministratori
parrocchiali a predisporre e comunicare con anticipo tempi e modalita per la celebrazione della
Confessione nelle chiese della Eparchia, parrocchiali e Santuari.

DISPONGO, inoltre, che siano debitamente promossi a livello diocesano e parrocchiale momenti di
preghiera, formazione e celebrazione che possano favorire una partecipazione ampia e consapevole
al Giubileo.

ESORTO, infine, tutti i fedeli a vivere questo Anno Santo con fervore spirituale, nutrendo la fede e
la speranza, accogliendo con cuore aperto I’amore e la misericordia di Dio e testimoniando con
generosa audacia la carita verso i poveri, i prediletti del Signore.

Dato e firmato in Cattedrale “San Nicola di Mira”, al termine della Divina Liturgia di apertura del
Giubileo il giorno 29 dicembre 2024 - Domenica dopo il Natale: San Giuseppe, sposo di Maria
Vergine, San Davide Profeta e San Giacomo. Santi Innocenti. San Marcello Egumeno.

+ Donato Oliverio

Vescovo di Lungro degli Italo-Albanesi dell’Italia Continentale

Il Cancelliere, P. Mario Aluise



174 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

+

CONSILIUM CONFERENTIARUM

EPISCOPORUM

EUROPA

il CCEE

[L RAPPORTO TRA
VESCOVO E SACERDOTI

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 175

Incontro dei Vescovi Orientali
Cattolici d’Europa 2024

Oradea (RO), 16-19 settembre 2024

COMUNICATO STAMPA

1l rapporto tra vescovo e sacerdoti - fraternita e umanita. Sinodo sulla sinodalita

Si ¢ svolto a Oradea, in Romania, dal 16 al 19 settembre 2024, il 25™ Incontro
dei Vescovi Orientali Cattolici d’Europa, sul tema: “I/ rapporto tra vescovo e
sacerdoti - fraternita e umanita. Sinodo sulla sinodalita”, sotto I’egida del CCEE,
su invito di S.E. Virgil Bercea, vescovo dell’Eparchia Greco-Cattolica di Oradea.
All’incontro hanno partecipato 60 vescovi e sacerdoti in rappresentanza delle
Chiese cattoliche orientali dell’Ucraina, Ungheria, Slovacchia, Cipro, Bielorussia,
Italia, Grecia, Francia, Austria, Spagna, Bulgaria, Turchia, Macedonia del Nord,
Serbia, Croazia, Romania. Erano presenti anche i vescovi cattolici di rito latino
dalla Conferenza Episcopale di Romania e Repubblica Moldova. Erano presenti
all’incontro S. Em. il Cardinale Claudio Gugerotti, prefetto del Dicastero per le
Chiese Orientali, S.E. Mons. Giampiero Gloder, Nunzio Apostolico in Romania e
Moldova, S.E. Mons. Gintaras Grusas, Presidente del Consiglio delle Conferenze
Episcopali d’Europa (CCEE).

L’inaugurazione ufficiale dell’incontro si ¢ svolta nel pomeriggio del 16 settembre
2024, nel Salone d’Onore del Palazzo del Comune di Oradea. Hanno partecipato
anche S.E. Mons. Sofronie Drincec, Vescovo ortodosso di Oradea, altri rappresentanti
delle diverse comunita cristiane di Oradea, S.E. Ciprian-Vasile Olinici, Segretario
di Stato per i Culti in Romania, e rappresentanti delle autorita civili. In apertura,
ha inviato un saluto speciale 1’ Arcivescovo maggiore della Chiesa Greco-Cattolica
Romena, S. Em. il Cardinale Lucian Muresan.

L’incontro si € “celebrato a cinque anni dalla beatificazione dei Vescovi Romeni
Greco-Cattolici morti per la fede durante il regime comunista. Sono i santi delle
prigioni, che sono la fonte da cui possiamo attingere [’amore per questi luoghi e la
forza di andare avanti”.

Il tema centrale ha ispirato le discussioni di questi giorni, in vista della seconda

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA



176 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

sessione della 16™ Assemblea generale del Sinodo dei vescovi che si svolgera
dal 2 al 27 ottobre 2024 in Vaticano; la guerra in corso in Ucraina, insieme alla
crisi dei rifugiati che ne deriva rimangono costantemente all’attenzione di tutta la
Chiesa, e sono “eventi che pongono sfide attuali nella relazione tra il vescovo e i
suoi sacerdoti, specialmente nella diaspora”.

La “testimonianza di comunione tra i Pastori e particolarmente importante per il
cammino di fede e di vita cristiana delle nostre Comunita e per una trasmissione
viva del Vangelo di Cristo in questo nostro tempo, segnato da guerre, divisioni e
contrapposizioni, come pure da una crescente indifferenza o superficialita verso la
fede e la proposta cristiana”.

In un contesto europeo segnato da gravi sfide politiche, sociali, culturali e religiose,
siamo tutti chiamati a consolidare I'unita e la solidarieta tra le nostre Chiese, per
dare una testimonianza convincente, piena di amore e di speranza, del Vangelo e
della salvezza.

“E importante avere bravi sacerdoti”, poiché “i tempi contemporanei non sono
piu i tempi della persecuzione dove la gente, per mantenere la fede cattolica era
disposta a dare la vita. Oggi ci troviamo di fronte ad una situazione di fragilita,
che si vede chiaramente anche dal rapporto che abbiamo con i nostri seminaristi”.
Toccando problematiche come la distanza affettiva e la depressione, che segnano il

Eugen hud

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 177

mondo attuale, lo sviluppo tecnologico che sfida i valori cristiani e la fragilita delle
famiglie contemporanee, resta ferma la centralita della preghiera, del rapporto con
la Parola di Dio, della confessione, della capacita di valutare la propria crescita e la
propria condizione morale del vescovo, quanto anche il dominio di sé.

L’annuncio di Cristo “é centrale nella vita cristiana autentica. La crisi produce
risposte errate: la secolarizzazione interna che minaccia di svuotare la Chiesa
stessa, una nostalgia sterile per un passato idealizzato che non puo essere
recuperato”. La fraternita tra vescovi e sacerdoti “e una partecipazione all 'umanita
redentada Cristo” che “richiede un sacrificio radicale e comporta la perdita di sé
per trovare la vita eterna”. Al contempo, la fraternita tra vescovi e sacerdoti e un
servizio all intera umanita. I sacerdoti ed i vescovi devono aiutare i fedeli a vivere
in comunione ed in servizio, riflettendo sull’unita e [’amore trinitario poiché la
comunione é il cuore pulsante della vita ecclesiale.

La fraternita sacerdotale deve essere vissuta con autenticita ed umanita: i vescovi
ed i sacerdoti devono coltivare la loro umanita, esprimendo sostegno reciproco,
fiducia, compassione e perdono. E attraverso questa umanita che si costruisce una
fraternita autentica. Come vescovi, siamo chiamati a vivere questa unita ispirata
dalla Liturgia poiché i suoi frutti sono la vita della figliolanza che ci porta a scoprire
la nostra paternita che viene dal Padre celeste. Viviamo questa paternita con i
sacerdoti e i collaboratori con uno spirito di fraternita e solidarieta umane.

Durante questo incontro abbiamo vissuto momenti sacri partecipando alla Divina
Liturgia che ¢ la nostra vita e la fonte della nostra unita e del nostro amore per il
mondo. La Liturgia ¢ la sorgente da cui si rinnova la nostra pace, ed ¢ attraverso di
essa che riceviamo la forza per diffondere questa pace tra i popoli dei nostri paesi.
L’Incontro € stato anche occasione di conoscere la citta di Oradea, caratterizzata da
un bel dialogo interconfessionale.

In questi tempi, nei quali I’Europa sperimenta da vicino le ferite della guerra in
Ucraina ed in altre parti di mondo, la comunione e la solidarieta rimangono i punti
centrali che guidano il cammino di fede delle diverse Chiese Cattoliche Orientali
d’Europa. Alziamo la nostra voce per la verita e giustizia, e ci impegniamo a
diffondere la luce e la speranza presenti nei nostri cuori.

I1 prossimo incontro si svolgera a Vienna, in Austria, nel settembre del 2025.
Oradea, 19 settembre 2024

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA



178 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Responsabilita nella formazione
e nella vita del clero:
una riflessione necessaria

Oradea (RO), 16-19 settembre 2024

Cardinale Claudio Gugerotti
Prefetto del Dicastero per le Chiese Orientali

Nel contesto odierno della vita ecclesiale, il tema della responsabilita nella
formazione e nell’esercizio del ministero sacerdotale richiede una rinnovata
attenzione. La responsabilita, infatti, non puo essere considerata un mero dovere
istituzionale, bensi una dimensione esistenziale, profondamente intrecciata alla
vocazione ricevuta e alla testimonianza evangelica che ciascun ministro ¢ chiamato
a offrire al Popolo di Dio.

I tempi attuali non sono piu quelli delle persecuzioni manifeste, in cui la fedelta
alla Chiesa e alla propria identita cattolica si esprimeva talvolta nel dono supremo
della vita.

Eppure, oggi si ha talvolta I’impressione che vi sia disponibilita a rinunciare molto
piu facilmente a cio che ¢ essenziale, soprattutto se comporta fatica o sacrificio
personale. In questo quadro si colloca la sfida della formazione seminaristica, che
riflette il contesto culturale e sociale in cui € immersa.

Non ¢ raro constatare, tra i seminaristi, un certo smarrimento esistenziale: piu
che testimoni appassionati di un’epoca da ricostruire, essi appaiono spesso come
giovani in cerca di sopravvivenza in un mondo segnato da disincanto e sfiducia. E
una condizione che riguarda anche coloro che hanno gia ricevuto I’ordinazione: i
ministri ordinati non sono immuni dalle fragilita del loro tempo, e condividono le
stesse insicurezze e fatiche delle comunita cui appartengono.

Tale vulnerabilita si esprime in forme diverse: talvolta come iperattivismo frenetico,
che nasconde ’incapacita di confrontarsi con il proprio mondo interiore; in altri
casi, purtroppo, come ricerca di evasione in comportamenti non consoni. In pochi
casi si avverte la capacita di rifugiarsi nel Signore, fonte di pace e di senso.

Questa realta non va interpretata come una colpa individuale, ma piuttosto
come tratto generazionale. Essa accomuna presbiteri, religiosi, vescovi, e anche
responsabili di ambiti civili e culturali. E il segno di un tempo che fatica a motivare,
a mobilitare, a generare entusiasmo. Anche la ripetizione di formule tradizionali, se

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 179

non interiorizzata, rischia di risultare vuota.

Nelle Chiese Orientali, la situazione si complica ulteriormente per la coesistenza
del clero celibe e di quello sposato. La vita del presbitero uxorato puo essere ricca
di frutti, ma solo a condizione che la famiglia sia solida e fondata su autentici valori
cristiani. In un’epoca in cui la famiglia stessa ¢ oggetto di crisi profonda, ogni
fragilita del sacerdote - personale o familiare - diviene immediatamente visibile e
giudicabile dall’opinione pubblica. Il tempo del “tacere per non turbare” sembra
ormai tramontato.

In una societa mediatica che indulge nel sensazionalismo, le debolezze del clero
rischiano di essere amplificate e deformate. La narrazione dominante esalta la crisi
e lo scandalo, relegando la speranza e la fede a spazi marginali. Eppure, proprio in
questo scenario, la responsabilita ecclesiale trova la sua ragion d’essere piu alta:
non come reazione difensiva, ma come testimonianza serena, limpida, profetica.
La domanda che interpella oggi i pastori - sacerdoti e vescovi - ¢ radicale: come
vivere e trasmettere la speranza cristiana in un mondo che sembra aver perso il
senso del futuro? Come formare uomini capaci di essere padri spirituali, guide,
artigiani di pace e seminatori di luce?

La risposta non potra mai prescindere da un ritorno all’essenziale: il Vangelo, la
preghiera, la fraternita presbiterale, la vicinanza al popolo di Dio, la verita della

E ugen Tvud

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA



180 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

propria umanita redenta. In questo si misura la responsabilita del nostro tempo: non
nell’efficienza organizzativa, ma nella qualita della testimonianza.

Un aspetto poco considerato, ma di fondamentale importanza nella riflessione sulla
responsabilita nella vita del clero, riguarda la modalita con cui si compie, in alcune
Chiese orientali, la scelta della sposa da parte dei candidati al presbiterato uxorato.
Spesso tale scelta avviene in tempi ristretti, sotto la pressione di consuetudini
tribali o logiche comunitarie consolidate, che raramente consentono un autentico
discernimento spirituale e affettivo. E difficile, infatti, per un giovane di ventiquattro
0 venticinque anni, intraprendere un cammino maturo, progressivo e realmente
condiviso, che lo conduca a una decisione serena e consapevole. Tale dinamica
riflette le trasformazioni della societa contemporanea, in cui il matrimonio ¢ sempre
piu posticipato, meno celebrato e spesso vissuto con crescente incertezza.

Queste considerazioni ci riportano al cuore della responsabilita ecclesiale: una
responsabilita che oggi non si esprime piu nelle forme eroiche del passato, ma che si
declina nella concretezza del quotidiano. Essa si fonda su una fede: capace di affrontare
la fragilita dell’'umano senza rinunciare alla verita e alla speranza evangelica.

In questo contesto, rimane emblematico il ricordo di un vescovo greco-cattolico
che, con tono provocatorio, era solito affermare: «Sono io a decidere chi sara tua
moglie. E se penso che quella che hai scelto non sia adatta, ti metto “nel frigorifero”
finché non avrd deciso che ¢ il momento». E consolante constatare che simili
prassi appartengono al passato. Tuttavia, non possiamo ignorare che anche oggi “i
frigoriferi” — sebbene piu sofisticati - non siano del tutto scomparsi.

Questo tema, apparentemente marginale, in realta tocca una delle dimensioni
piu profonde della disponibilita umana e spirituale del presbitero. Non si tratta
semplicemente di una questione disciplinare o funzionale, utile a contenere
determinate inclinazioni, ma di un elemento strutturale della presenza sacerdotale
nella societa, specialmente in un’epoca in cui il numero dei ministri ordinati ¢ in
netto calo, soprattutto in Europa.

Appare dunque urgente riservare maggiore attenzione alla questione. Non si tratta
necessariamente di ripristinare ’antico sistema dei viri probati, in cui I’idoneita
familiare precedeva ’ordinazione, ma nemmeno di continuare a lungo con un
modello che lega in modo indissolubile celibato e presbiterato. E doveroso
domandarsi: quale paternita ecclesiale puo esercitare un vescovo nei confronti di
un sacerdote celibe? E quale nei confronti di uno sposato?

Nel caso del sacerdote sposato, le esigenze affettive trovano un naturale equilibrio
nella vita coniugale e familiare. Per il celibe, invece, tali dinamiche richiedono
un accompagnamento piu attento e profondo. In assenza di questo, si rischia di
avere sacerdoti celibi solo per motivazioni indirette: il desiderio di avanzamento

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 181

ecclesiastico, oppure condizioni personali - fisiche, psicologiche, affettive — che
rendono il matrimonio non percorribile. Ma se queste motivazioni coincidono,
ovvero se si accede all’episcopato proprio perché non si ¢ potuto (o voluto) sposarsi,
la questione si fa ancor piu delicata.

L’umanita ¢ il fondamento della vocazione personale.

Il vostro incontro ha giustamente posto al centro questo nodo critico. Secondo il
principio classico gratia supponit naturam, la grazia presuppone la natura: non la
cancella, ma la assume, la purifica e la innalza. Questo principio, profondamente
radicato nella teologia orientale, si esprime nella solenne proclamazione del rito
di ordinazione: «La divina grazia ... ». In alcune Chiese questa invocazione apre il
momento sacramentale; in altre ¢ un passaggio liturgico. Ovunque, pero, resta una
formula misteriosa e carica di verita: «La divina grazia, che sopperisce ai bisogni
della Santa Chiesa, chiama ...».

E la grazia che chiama, ma ¢& la natura che risponde. E se separiamo le due realta,

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA



182 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

vivremo la grazia nei discorsi e la natura nella prassi quotidiana, generando
incoerenze, talvolta gravi, nella vita ecclesiale.

Uno dei nodi piu problematici, in tal senso, ¢ la nostra scarsa inclinazione
all’autocritica. E piu facile attribuire le colpe al clero: si dice che ¢ disobbediente,
pigro, incapace di sacrificio, o addirittura infedele. Ma ogni crisi del clero ¢ anche
riflesso di un limite episcopale. Il vescovo non ¢ solo amministratore della diocesi,
ma anche padre, guida e sostegno.

Pensiamo, per esempio, a un sacerdote sposato con cinque figli. Si cerca di
assegnargli una parrocchia che gli permetta di vivere con dignita. Ma se la comunita
si riduce, come avviene in molte regioni d’Europa, quel sacerdote rischia la poverta.
E un rischio reale, non teorico. Ecco perché occorre pensare a forme di sostegno
economico che non gravino solo sulle parrocchie, ma che vedano il coinvolgimento
solidale della Chiesa nel suo insieme.

In alcune realta del Medio Oriente - e questa osservazione vale anche per chi vive
in Europa ma proviene da quel contesto - si riscontra una preoccupante centralita
del denaro nella gestione ecclesiastica. Non solo tra i preti, ma anche tra i vescovi.
Alcuni presuli amministrano patrimoni comparabili, per dimensione e struttura, a
quelli di grandi imprese.

Queste dinamiche ci richiamano, ancora una volta, alla sobrieta evangelica e a una
rinnovata responsabilitd nella guida pastorale. La credibilita della Chiesa, in un
tempo di crisi, passa anche dalla trasparenza e dalla capacita di vivere cio che si
proclama.

Formazione, trasparenza e autenticita:
sfide urgenti per la vita del clero orientale

Perché, talvolta, si manifesta una cosi marcata attrazione per il denaro, piu che per
Cristo? Perché trattenere risorse economiche che sono chiaramente destinate alla
Chiesa e alla comunita parrocchiale? In molte regioni dell’Occidente, in particolare
in ambito tedesco, i meccanismi di controllo sono estremamente rigorosi: 1 fedeli
esigono trasparenza, fino all’ultimo centesimo. In Oriente, al contrario, si rileva
una maggiore flessibilitd, ma anche qui si rende necessaria una vigilanza attenta e
condivisa.

Un segnale emblematico di tale problematica ¢ rappresentato dalla scelta del veicolo
del presbitero. Perché si ritiene cosi importante possedere un’auto di lusso? E
comprensibile che un sacerdote debba spostarsi, anche su lunghe distanze, ma non
si giustifica I’adozione di mezzi eccessivi, vere e proprie “auto-elefante”, come ho

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 183

visto in alcuni contesti orientali. E cid avviene senza che nessuno sollevi obiezioni.
Anzi, talvolta si giustifica dicendo: «Noi orientali abbiamo bisogno di un certo
decoro». Ma il decoro, se non custodito da sobrieta evangelica, rischia facilmente
di scivolare nell’ostentazione.

Simili scelte sono spesso sintomatiche di un disagio piu profondo: un senso
di insicurezza personale che cerca compensazione nel possesso materiale. Va
riconosciuto che in molte regioni si conserva ancora una giovinezza idealista, sincera,
generosa. Ma tale freschezza vocazionale ¢ fragile: rischia di spegnersi rapidamente
se viene immersa in una mentalita consumistica, alimentata continuamente dalla
tecnologia, dagli schermi e dall’imitazione passiva di modelli esterni. Le vocazioni
calano, e quelle che restano risultano sempre pitu complesse.

Uno dei nodi piu determinanti per custodire vocazioni autentiche ¢ la formazione.
Ricordo il periodo immediatamente successivo alla caduta del comunismo: un tempo
di speranza ma anche di grande incertezza. In quegli anni, a Roma si discuteva con
serieta su come formare 1 nuovi sacerdoti e vescovi delle Chiese orientali, chiamati
a guidare comunita in rapida trasformazione. Un vescovo, uomo di Dio, un tempo
ingegnere, confido: «Mi hanno scoperto sacerdote e mi hanno inviato in diocesi.
Da vescovo mi sento meno competente che quando lavoravo in fabbrica. Non so
gestire le dinamiche psicologiche, e ora devo fare anche 1I’economo!».

Questo vescovo, monaco e ingegnere, si trovo a guidare una diocesi senza strumenti
adeguati. E morto, e auguro che in cielo abbia potuto completare la formazione che
sulla terra gli fu negata. Ma la questione resta: la formazione ¢ imprescindibile.
All’epoca si pensava di introdurre un anno propedeutico a Roma per i seminaristi
delle Chiese orientali, prima dell’inizio degli studi universitari. Alcuni vescovi si
opposero, citando motivi economici. Ma I’intento era nobile: aiutare i giovani a
consolidare la propria identita prima di entrare in contatto con ambienti teologici
fortemente secolarizzati. In assenza di tale radicamento, si rischiava che tornassero
a casa non solo confusi, ma in alcuni casi privi della fede stessa.

Oggi, fortunatamente, molte Chiese orientali dispongono di seminari propri e di
docenti qualificati. Tuttavia, la domanda rimane attuale: quanti di questi formatori
hanno piena consapevolezza di formare un clero orientale, secondo la sua tradizione
liturgica, teologica e spirituale? E quanti dei testi adottati esprimono realmente tale
identita?

Capita non di rado che il seminarista studi una teologia che non trova riscontro
nella prassi liturgica. Questa frattura genera disagio e smarrimento, e offre un facile
appiglio alle critiche delle Chiese ortodosse, che ci accusano di non appartenere
pienamente né all’Occidente cattolico né all’Oriente ortodosso. Se la liturgia non ¢
anche oggetto della teologia, allora - provocatoriamente - sarebbe meglio “andare a

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA



184 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

vendere castagne”. Una formazione coerente e integrale non puo fondarsi su fonti
divergenti.

Pur non potendo qui sviluppare ogni aspetto della questione, desidero concludere
richiamando quegli strumenti spirituali tradizionali che restano centrali nella
crescita del sacerdote: la preghiera personale, I’ascolto quotidiano della Parola,
la confessione frequente, 1’esame di coscienza, la disciplina interiore. In questi
elementi, oggi come ieri, si gioca la fecondita del ministero.

Gran parte dei conflitti pastorali non scaturisce da divergenze dottrinali o gestionali
di rilievo, ma da tensioni non risolte tra vescovo e presbitero. Si discute su chi
debba pagare una bolletta o su quante Messe debbano essere celebrate, ma dietro a
tali contese spesso si celano fratture pit profonde. E su queste relazioni ferite che
dobbiamo concentrare 1’attenzione, non sul contatore dell’acqua.

Un pericolo particolarmente diffuso nella formazione odierna, in Oriente, consiste
nella tendenza a riprodurre strutture rigidamente autoritarie. Non per malizia, ma
per eredita storica: molti dei nostri Stati erano organizzati come caserme, e talvolta
come prigioni. Anche i seminari, purtroppo, ne hanno assimilato inconsapevolmente
le dinamiche, spiritualmente e psicologicamente.

In tali contesti, si insinua una cultura della paura: si teme di essere spiati, giudicati,
fraintesi; si recita un ruolo invece di vivere con trasparenza. Cosi il seminario
rischia di trasformarsi in un luogo in cui tutto viene fatto per non essere conosciuti.
Si assume il comportamento che si presume il superiore voglia vedere, si indossa
una maschera. Ma dove manca autenticita, non pud esserci vera vocazione.

Formazione sacerdotale tra autenticita e apparenza:
uno sguardo critico

Ricordo un giovane seminarista incontrato in Occidente. Conoscendo alcuni suoi
progetti personali, gli chiesi: «Ne hai parlato con il tuo padre spirituale?». La risposta
fu tanto immediata quanto significativa: «Ma sei matto?». Per lui, il seminario era
un tunnel: si entra e si esce come si €. Se qualcuno scopre qualcosa che non va, non
si esce piu. Meglio allora tacere, nascondere tutto, mantenere un comportamento
irreprensibile, dedicarsi allo sport, alla preghiera, alla vita comunitaria e a qualche
amicizia selezionata. Ma 1 nodi, quelli veri, restano dentro.

Un simile approccio ¢ destinato a fallire. Prima o poi, superato il timore di non
essere ordinati, cio che ¢ stato represso riaffiora. E allora ci si stupisce: «Ma guarda
com’¢e cambiato!». In realta, non ¢ cambiato: era cosi anche prima, ma nessuno lo
aveva visto. O, forse, nessuno aveva voluto vedere.

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 185

In questo contesto, il ruolo del vescovo ¢ fondamentale. Egli deve conoscere il
proprio seminario come conosce sé stesso. E il primo responsabile della formazione,
il suo custode e padre. Con I’aiuto dei collaboratori, egli ¢ chiamato a discernere chi
ordinare, e deve disporre del tempo, degli strumenti e della lucidita necessari per
farlo con prudenza e verita.

Non si pud negare che una certa tendenza al formalismo attraversi molte culture
dell’Oriente cristiano. Questo formalismo, che si traduce in attenzione all’apparenza,
rischia di produrre sacerdoti che vivono nell’illusione. E quando questi uomini
diventano vescovi, portano nei sinodi nodi mai affrontati, che si trasformano in
conflitti aperti. Non ¢ raro che, in questi consessi, la tensione raggiunga livelli tali
che se non volano le uova ¢ gia un miracolo.

La situazione si complica ulteriormente quando uno di questi vescovi ¢ elevato
alla dignita patriarcale. La grazia dello stato dovrebbe portare con sé una crescita
in umanita e sapienza spirituale. Eppure, non di rado, si assiste a un irrigidimento
dell’atteggiamento: il patriarca diventa quasi una figura intoccabile, convinta di non
aver piu nulla da imparare né da condividere, ma solo ordini da impartire. E cosi si
ritrova profondamente solo. Talmente solo da doversi affidare - o, meglio, da finire
dipendente - da un segretario, una collaboratrice, un amico o un’amica che assume,
inevitabilmente, un ruolo di potere. Le decisioni, allora, non scaturiscono piu dal

F:-_LI'L:PJ'- i'rilf_

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA



186 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

discernimento, ma dall’influenza psicologica esercitata da figure di contorno.

Se nel seminario si insinua 1’idea che il sacerdozio sia una carriera, i candidati si
comporteranno di conseguenza, cercando in ogni modo di apparire all’altezza. Ma
quando molti di noi, una volta ottenuto I’episcopato, si sono trovati ad affrontarne il
peso reale, hanno sperimentato la fatica e la complessita del ministero, e ne hanno
pagato il prezzo anche sul piano fisico e psichico. Il corpo, infatti, somatizza:
stanchezza, disturbi, dolori. Non siamo spiriti puri, non abbiamo ali con cui coprirci
gli occhi o i piedi. Siamo uomini.

In questo scenario, la figura del sacerdote e del vescovo ¢ oggi oggetto, in molte parti
del mondo, di una delegittimazione sistematica senza precedenti nella storia recente.
Nelle vostre regioni tale fenomeno non si ¢ ancora imposto in modo aggressivo, ma
non possiamo permetterci illusioni. Alcuni vescovi si sono gia dovuti dimettere per
accuse gravi. Se in passato il tema degli abusi riguardava prevalentemente i minori,
oggi si parla sempre piu spesso di sexual harassment: forme di abuso compiute
nei confronti di persone adulte, ma poste in una condizione di dipendenza rispetto
all’accusato.

Questo ¢ forse 1’aspetto piu scivoloso della cultura contemporanea: ogni relazione
asimmetrica - tra superiore e inferiore, tra sacerdote e seminarista, tra vescovo e
collaboratrice - puo essere interpretata come una forma di dominio, e quindi come
un potenziale abuso. L autorita stessa ¢ vista, in questo contesto culturale, come una
violenza latente.

Mi auguro sinceramente che le vostre comunita non debbano mai arrivare a quegli
eccessi che, in alcune regioni dell’Occidente, sono ormai prassi. In Inghilterra, ad
esempio, mi era proibito ricevere bambini in nunziatura, anche se accompagnati
dalla madre. E nella metropolitana era sconsigliato incrociare lo sguardo con gli
sconosciuti: bastava uno sguardo mal interpretato per suscitare un’accusa.

Tali derive sono frutto di societa che hanno concepito la liberta individuata come
valore assoluto e sono poi state divorate dal mostro che avevano generato. Non lo
dico per spaventare, ma per preparare. I nostri giovani viaggeranno, studieranno,
entreranno in contatto con queste mentalita, che prima o poi arriveranno anche da
noi. Sono dinamiche potenti, difficili da arrestare.

L’ostilita verso la Chiesa cattolica, in particolare, assume forme peculiari. Le cause
possono essere diverse: la sua consistenza numerica, la visibilita sociale, il peso
storico, oppure 1’azione di campagne ideologiche ben organizzate. Ma questo ¢ un
tema che meriterebbe un approfondimento a s¢.

Nel frattempo, una prassi che ha dato buoni frutti, sebbene possa apparire insolita,
¢ I’inserimento di piccole famiglie mature nella vita comunitaria del seminario. Se
scelte con attenzione e preparate adeguatamente, queste famiglie possono offrire uno

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 187

sguardo esterno, equilibrato e realistico, contribuendo a un discernimento piu profondo
sul cammino dei candidati. Anche il semplice contatto, durante i periodi di servizio
pastorale, con famiglie vere e sane, ¢ di grande aiuto. Non ¢ sempre necessario che il
seminarista viva in canonica con il parroco: vivere accanto a famiglie autentiche puo
rivelare aspetti che sfuggono agli occhi dei formatori clericali.

La sfida della formazione non ¢ solo pedagogica o dottrinale. E, in fondo, una
sfida di verita. Solo una formazione vissuta nella trasparenza, nel dialogo, nella
reale apertura alla grazia e alla fragilita umana potra generare sacerdoti maturi,
equilibrati, capaci di essere segni credibili del Vangelo nel mondo di oggi.

Solitudine e autorita:
sfide e discernimenti per una Chiesa fedele al Vangelo

Le famiglie, soprattutto quelle radicate in una fede matura e vissuta, possiedono una
capacita di osservazione sottile e spesso sorprendente. Sono in grado di cogliere,
con naturale immediatezza, se un seminarista vive con sincerita e trasparenza o se, al
contrario, si muove nei sotterranei dell’ipocrisia. Per questo motivo, la formazione
seminaristica non dovrebbe mai essere chiusa in un circuito autoreferenziale, ma
aperta al confronto con esperienze reali, concrete, capaci di mettere alla prova e far
crescere I’'uomo nella sua interezza.

Un nodo particolarmente critico nella formazione ¢ I’insegnamento della preghiera.
In molte famiglie contemporanee, purtroppo, la preghiera ¢ assente. I giovani
giungono al seminario spesso privi di una vera educazione alla preghiera personale.
Non ¢ sufficiente una buona competenza liturgica: ¢ necessaria una guida spirituale
che accompagni nel cammino verso la preghiera del cuore, tanto cara alla tradizione
dell’Oriente cristiano. Il rapporto personale con Cristo non puo essere presunto; va
introdotto, coltivato e approfondito. La preghiera non ¢ un impulso spontaneo, ma
un esercizio paziente, una fatica che richiede fedelta. Persino I’adorazione silenziosa
davanti al tabernacolo puo risultare ardua se non si ¢ educati a restare alla presenza
di un Dio che ¢ Amore, Misericordia e Amico. Senza questa esperienza viva di Dio,
ogni gesto liturgico rischia di trasformarsi in una parodia del sacro.

Un’altra dimensione che merita attenzione ¢ la solitudine dell’episcopato. Chi ¢
chiamato a questo ministero deve essere consapevole che dovra affrontare una forma
di solitudine profonda e, talvolta, dolorosa. Non ¢ sempre possibile condividere
apertamente le ragioni di certe decisioni, come ad esempio I’allontanamento di un
sacerdote da una parrocchia. La tutela delle persone coinvolte impone riservatezza,
ma a lungo andare questo carico interiore puo diventare pesante. I vescovi, pur
nel rispetto della discrezione richiesta dal loro ufficio, hanno bisogno di relazioni

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA



188 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

autentiche, di amicizie vere, capaci di sostenere e di custodire.

Non meno urgente ¢ il tema della formazione permanente. Troppo spesso si assiste a
un ripetersi sterile di contenuti noti, senza alcun aggiornamento teologico, culturale
o spirituale. Questo immobilismo ¢ percepito dal popolo di Dio, anche se non sempre
dai diretti interessati. Gli Esercizi spirituali annuali devono diventare occasione di
rigenerazione interiore, € non una semplice formalita da assolvere. Anche il corpo,
spesso trascurato, reclama attenzione: la vita sacerdotale e vescovile impone ritmi
intensi, con incontri continui e pasti disordinati che, alla lunga, minano 1’equilibrio
psicofisico. E necessaria una cura integrale della persona, che unisca I’anima e il
corpo in una vita coerente.

Non viviamo piu in una societa feudale. L’immagine del vescovo come “principe
sacralizzato” ¢ oggi non solo anacronistica, ma potenzialmente controproducente.
Dove sopravvive ancora un rispetto autentico per il vescovo, questo va custodito
con umilta e senso di servizio, non ostentato con atteggiamenti di superiorita.
Altrimenti crescono il sospetto e il desiderio di abbattere quel piedistallo sul quale,
forse inconsapevolmente, ci si ¢ collocati. Il popolo di Dio ha bisogno di vescovi-
padri, non di vescovi-principi.

In alcune realta ecclesiali, specialmente tra le Chiese orientali, i fedeli godono di
una buona reputazione e sono stimati, soprattutto nelle comunita della diaspora.
Tuttavia, non di rado si avverte un certo scollamento tra il popolo e il clero, in
particolare 1’alto clero. E un dato preoccupante. Se i fedeli sono amati e rispettati,
perché non lo ¢ anche il clero? In alcune zone, il vescovo € percepito pit come un
funzionario che come un padre, pil come un amministratore che come un pastore.
A questo si collegano due rischi gravi per il ministero episcopale: una gestione
disordinata del denaro e la tendenza - magari non consapevole - a manipolare le
persone. Quando il rapporto tra il vescovo e i suoi sacerdoti si fonda su dinamiche
puramente diplomatiche e non su una fraternita sincera, la trasparenza viene meno.
Il vescovo, allora, cessa di ascoltare e inizia a decidere isolandosi. Ma questo non ¢
solo un problema gestionale: ¢ una ferita spirituale alla missione stessa.

Occorre quindi una vigilanza costante sulla qualita umana e spirituale della
formazione, sulla vita fraterna e sul modo di esercitare I’autorita. Solo cosi potremo
essere pastori secondo il cuore di Cristo. E urgente imparare ad ascoltare, ad ascoltare
davvero. Mantenere il silenzio interiore per permettere all’altro di esprimersi, senza
affrettarsi a fornire risposte preconfezionate, ¢ un atto di rispetto e di fiducia. Il
dialogo non ¢ un automatismo da avviare per giungere subito a una soluzione, ma
un cammino condiviso in cui maturano insieme le risposte.

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 189

Identita, autorita e discernimento spirituale:
domande urgenti per le Chiese Orientali Cattoliche

Desidero concludere questa riflessione accennando, seppur brevemente, a
una questione che interroga in profondita le Chiese Orientali: il rapporto con il
nazionalismo. L’amore per la patria ¢ un valore legittimo e nobile, profondamente
radicato nella tradizione cristiana. Tuttavia, quando I’identita nazionale prende il
sopravvento sull’identita ecclesiale, si rischia di cadere in una forma di idolatria.
La fedelta al Vangelo esige liberta interiore, soprattutto nei confronti dell’autorita
politica del momento. Non siamo chiamati ad alleanze acritiche con chi detiene il
potere, qualunque esso sia, ma a esercitare un giudizio evangelico, profetico e libero.
Una Chiesa che si chiude in una concezione rigida della propria identita nazionale
puo smarrire la propria vocazione missionaria e universale — una tentazione spesso
segnalata anche nei confronti dell’Oriente cristiano.

A partire da questa consapevolezza, pongo alcune domande che ritengo fondamentali
e che nascono da una riflessione personale, ma che possono essere condivise da molti.
La prima ¢ questa: cosa comprenderebbe - € come reagirebbe - un laico cristiano
se partecipasse a uno dei nostri incontri ecclesiastici? Se percepisse che ci stiamo
semplicemente parlando addosso, utilizzando un linguaggio autoreferenziale,
distante dalla vita concreta, e affrontando temi altissimi - come il mistero trinitario
- senza mai incarnarli nella realta vissuta? Questa distanza rischia di svuotare di
significato il nostro discorso ecclesiale.

Seconda domanda: siamo qui per trovare il modo di formare sacerdoti piu docili,
pit disponibili, pitl capaci di obbedienza? Certamente, ma non solo. E necessario,
anzi urgente, che partiamo da noi stessi. Sappiamo essere vescovi? La questione
tocca la nostra capacita di esercitare 1’autorita con equilibrio e serenita. Un vescovo
incapace di prendere decisioni rappresenta un serio ostacolo per il popolo di Dio.
Quando ¢ tempo di parlare, occorre farlo con chiarezza, senza inutili ambiguita. Se
non sappiamo decidere, non ¢ solo una questione di debolezza psicologica, ma un
indicatore di una difficolta spirituale piu profonda.

Esiste, peraltro, anche il rischio opposto: esercitare ’autorita in modo dispotico.
Ricordo un vescovo che, con una certa ironia, affermava di dormire sereno perché
sapeva sempre qual era la volonta di Dio. Ma spesso, discernere la volonta del
Signore ¢ un’opera faticosa, a volte tremenda. Ricordo in particolare un episodio
con il cardinale Agostino Casaroli, che mi insegno la necessita dell’'umilta
nell’interpretazione della volonta di Dio: essa non ci appartiene mai del tutto e
dobbiamo restare aperti alla possibilita di non aver compreso tutto. Le nostre parole,
anche quelle scritte o pronunciate con serieta, non sono infallibili, ma devono essere

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA



190 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

il frutto di un autentico desiderio di verita.

Siamo anche qui per domandarci se viviamo la nostra vocazione episcopale con
serenita. Quando guardo alla mia storia, alla mia chiamata, quale percezione ho? Un
altro interrogativo cruciale riguarda la nostra capacita di ascolto: sappiamo davvero
ascoltare? Sappiamo esercitare 1’autorita con empatia, mantenendo al contempo
fermezza nelle decisioni? Siamo capaci di dire “no” quando necessario, oppure ci
rifugiamo in una gestione accomodante? La nostra vita ¢ radicata nella preghiera
e nella fiducia in Dio, oppure viviamo nella costante fatica di “sopravvivere”,
schiacciati dalla quotidianita?

E ancora: amiamo la verita e la giustizia, o cediamo spesso a compromessi,
rinunciando alla trasparenza? Come organizziamo le nostre giornate? Viviamo in
un caos cronico, o ¢’¢ un minimo di ordine spirituale ¢ materiale che ci permette di
abitare la nostra missione con pace interiore?

Un’altra questione riguarda il nostro rapporto con 1 mezzi di comunicazione: ne
siamo padroni, 0 ne siamo vittime? Sappiamo dare ragione della speranza che ¢ in
noi (cf. IPt 3,15), oppure ci limitiamo a colmare il silenzio con parole vuote, che
chiunque - persino un’intelligenza artificiale - potrebbe generare?

Ci pesa essere persone pubbliche? Viviamo il nostro ruolo come un palcoscenico,
dimenticando chi siamo una volta che si spengono i riflettori? Come orientali,
ci sentiamo riconosciuti ¢ compresi nella Chiesa, oppure avvertiamo una certa
marginalita, come se fossimo membri di “serie B”? Quando rivendichiamo i diritti
delle nostre Chiese, sappiamo farlo con equilibrio, evitando di cadere in forme di
aggressivita nei confronti di altri - siano essi ortodossi, latini o rappresentanti della
Santa Sede?

Infine, una domanda radicale e personale: siamo uomini spirituali? O siamo
soltanto funzionari ecclesiastici, che si barcamenano tra impegni, incontri e fatiche,
sopravvivendo senza piu nutrirsi della Tradizione che ha dato origine alla nostra
vocazione? Mi scuso se queste riflessioni possono apparire segnate da un tono
psicologico forte, ma credo che solo domande concrete e oneste possano scuoterci
da una routine sterile. Altrimenti, rischiamo di ritrovarci alla fine di questo incontro
piu chiusi di quando siamo partiti.

Vi ringrazio per 1’attenzione e vi chiedo una preghiera: perché io per primo possa
vivere cio che dico, e perché insieme possiamo offrire il meglio di noi stessi per
queste meravigliose Chiese Orientali Cattoliche - autentico vanto della Chiesa
universale - affinché diventino, con I’aiuto di Dio, una testimonianza luminosa per
un mondo occidentale che sembra sempre piu smarrire la propria direzione.

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 191

Fraternita e Umanita:
1 Vescovi orientali cattolici

d’Europa riuniti a Oradea

Oradea (RO), 16-19 settembre 2024

Al centro delle discussioni il rapporto tra vescovi e sacerdoti, con un focus
sulla fraternita e le sfide della contemporaneita, in vista del Sinodo dei Vescovi.
La guerra in Ucraina e le problematiche della diaspora hanno evidenziato
I’importanza della comunione ecclesiale per affrontare le sfide del nostro tempo.

Si ¢ concluso il 25° Incontro dei Vescovi Orientali Cattolici d’Europa, svoltosi a Oradea,
Romania, dal 16 al 19 settembre 2024. Un evento che ha riunito sessanta tra vescovi €
sacerdoti provenienti da vari Paesi europei, tutti accomunati dalla riflessione su un tema
cruciale per la Chiesa contemporanea: “Il rapporto tra vescovo e sacerdoti - fraternita e
umanita. Sinodo sulla sinodalita”.

Questo incontro, sotto I’egida del Consiglio delle Conferenze Episcopali d’Europa
(CCEE), ¢ stato ospitato da S.E. Virgil Bercea, vescovo dell’Eparchia Greco-Cattolica
di Oradea, e ha visto la partecipazione di figure di spicco della Chiesa cattolica orientale
e latina, tra cui il Cardinale Claudio Gugerotti, Prefetto del Dicastero per le Chiese
Orientali, e Mons. Giampiero Gloder, Nunzio Apostolico in Romania e Moldova.

Nel contesto attuale, caratterizzato da conflitti come la guerra in Ucraina e dalle sfide
umanitarie legate alla crisi dei rifugiati, la fraternita tra vescovi e sacerdoti € emersa come
un tema centrale. Si ¢ discusso dell’importanza di rafforzare la comunione ecclesiale,
soprattutto per le comunita cattoliche orientali presenti nella diaspora. La riflessione ha
avuto un forte legame con il prossimo Sinodo dei Vescovi, che si terra in Vaticano dal 2
al 27 ottobre 2024.

L’incontro ha avuto anche un forte richiamo alla memoria storica, celebrandosi a cinque anni
dalla beatificazione dei vescovi romeni greco-cattolici morti per la fede durante il regime
comunista. Il sacrificio di questi martiri, noti come 1 “santi delle prigioni”, ¢ stato evocato
come esempio di coraggio e fede, fonte di ispirazione per affrontare le sfide del presente.
La fraternita sacerdotale ¢ stata al centro delle discussioni, come ha sottolineato il
Cardinale Muresan, Arcivescovo Maggiore della Chiesa Greco-Cattolica Romena, in
un saluto speciale inviato per 1’occasione. Si ¢ ribadita I’importanza della comunione
tra vescovi e sacerdoti, vissuta attraverso il sostegno reciproco, la fiducia e il perdono.
“La fraternita tra vescovi e sacerdoti € un servizio all’intera umanita”, ha dichiarato uno

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA



192 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

dei partecipanti, evidenziando come questo legame debba fondarsi sull’amore trinitario
e sulla centralita della preghiera e della liturgia.

In questo contesto, ¢ stato anche evidenziato come le nuove generazioni di sacerdoti
affrontino problematiche moderne come la distanza affettiva e la depressione, rendendo
ancora piu essenziale un rapporto di vicinanza e sostegno umano tra i membri del clero.
vescovi e isacerdoti, si ¢ detto, devono essere punti di riferimento per i fedeli, guidandoli
a vivere una vita di comunione e servizio, sfidando le derive della secolarizzazione e del
relativismo morale.

L’incontro si € svolto in un clima di preghiera e riflessione, con momenti culminanti
nella celebrazione della Divina Liturgia, che ¢ stata definita “la sorgente della nostra
pace e della nostra unita”. Il dialogo interconfessionale ¢ stato un altro tema centrale,
con la partecipazione di rappresentanti delle diverse comunita cristiane di Oradea,
inclusi 1 vescovi ortodossi e 1 leader civili.

In un’Europa segnata da gravi crisi politiche, sociali e religiose, 1 vescovi orientali
cattolici hanno ribadito il loro impegno a costruire ponti di unita e solidarieta, affinché
la Chiesa possa continuare a essere una testimonianza vivente del Vangelo di Cristo.
L’incontro ha offerto un’opportunita preziosa per rafforzare i legami tra le Chiese
cattoliche orientali e riflettere su come affrontare insieme le sfide del futuro.

I1 prossimo appuntamento si terra a Vienna, in Austria, nel settembre del 2025. Un
ulteriore passo nel cammino di fraternita e unita che, come affermato durante I’incontro,
¢ il cuore pulsante della vita ecclesiale.

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 193

CAMPO SCUOLA PARROCCHIALE
1-6 LUGLIO 2024

Parrocchia San Demetrio Megalomartire

P. Andrea Quartarolo

Anche quest’anno, come ormai consuetudine consolidata, si € svolto nella nostra parrocchia
il campo scuola estivo nella prima settimana di luglio.

La partecipazione ¢€ stata ottima con un gran numero di iscritti, privilegiando i bambini con
piu difficolta a poter fare una vacanza con le loro famiglie o da soli. Questo ¢ sempre stato
I’intento che ci ha accompagnato in questi lunghi anni di attivita pastorale coi ragazzi.

Sono del parere che da soli non si possa fare niente per cui anche in questa avventura ho
chiesto la collaborazione del vice-parroco, dei genitori, degli assistenti che dall’inizio hanno
condiviso con me questo momento di gioia per i bambini.

Lagiornata cominciavaalle 8.30 del mattino con appuntamento all’autostazione, sistemazione
dei partecipanti sul pullman e, dopo il consueto appello, la partenza con destinazione mare.
Poi la preghiera tutti insieme per avere la protezione di Gesu e della Madre celeste durante
la giornata. Con un cosi nutrito numero di bambini un’occhiata dall’altro ¢ indispensabile!!!!
Arrivati in spiaggia le solite raccomandazioni e poi bagni e divertimento a non finire.
Bellissimo vedere la gioia nei loro occhi e la serenita e I’entusiasmo che trasmettevano anche
a noi adulti. I bambini hanno il dono speciale di comunicare la pace interiore come nessun
altro e anche se ci sono state delle piccole arrabbiature e dei piccoli rimproveri bastava il loro
sorriso per far tornare la felicita in tutti.

E certamente una esperienza grande, bella e speciale che io vivo, comunque, sempre con
grande apprensione a causa del mio carattere ansioso ma con accanto zoti Francesco e 1 miei
fidati collaboratori di sempre tutto ¢ filato liscio.

Uno dei giorni, con grande gioia di tutti, siamo stati all’ Acquapark di Rossano e li ci siamo
tutti scatenati fino all’inverosimile. Ci siamo preoccupati, ci siamo stancati, ma a fine giornata
grande soddisfazione da parte di tutti.

L’ultimo giomo festa grande sulla spiaggia con tante cose buone da mangiare preparate dalle
mamme di ogni bambino, dal primo al dolce. Praticamente un pranzo completo distribuito
a tutti, anche ai vicini di ombrellone, anche ai lavoratori del lido che ci ospitava. Anche
in queste occasioni bisogna educare 1 piccoli alla generosita, alla condivisione oltre che al
rispetto per gli altri e per I’ambiente punti fermi di ogni campo scuola della nostra parrocchia.
Cosa dire ancora? Anche quest’anno ¢ andato tutto bene, molto al di 1a di ogni aspettativa.
Dio ci ha aiutati alla grande.

La cosa piu bella di questa esperienza anche quest’anno ¢ stata la soddisfazione dei bambini,
dei genitori che, anzi, piu volte ci hanno chiesto di prolungare il campo scuola dal momento
che vedevano i loro figli cosi felici e sereni.



194 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

PROFUMO DI ORIENTE

di don Paolo D’ Ambrosio

Rettore del Santuario Regionale di Viggiano

Farneta, 13-19 agosto 2024

Se dovessi dare un titolo “personale” all’esperienza vissuta nella Parrocchia di
Farneta, comunita da sempre legata al Santuario di Viggiano, in occasione della
Peregrinatio della Madonna del Sacro Montre, Regina e Patrona della Lucania, non
avrei dubbi: la definirei “profumo d’Oriente”! E vero che eravamo in Calabria, a
pochi chilometri dal confine con la Basilicata, dove 1 dialetti e le consuetudini ancora
si confondono tra ci0 che ¢ lucano e ci0 che ¢ calabrese (anche la salsiccia calabrese
qui ha ancora qualcosa di lucano...), eppure i giorni trascorsi a Farneta, ospite della
gentilezza di don Sergio Straface e della simpatia del Vescovo Mons. Donato
Oliviero, sono stati per me come un piccolo viaggio nel cuore dell’Oriente, della
sua lingua, delle sue tradizioni liturgiche, dei suoi riti millenari. Da sempre, devo
riconoscerlo, I’Oriente esercita, su “noi occidentali”, un fascino tutto particolare: se
I’Occidente, infatti, ¢ il luogo dove il sole muore — e dove purtroppo sembra essere
morto anche Dio...—, ’Oriente ¢ il luogo dove il sole sorge, il luogo dell’inizio,
della nascita, di tutto cio che ha il sapore del futuro. Dall’oriente ¢ venuto il Signore
secondo la carne; dall’Oriente ¢ venuto a noi il Vangelo; in Oriente ¢ stata costituita
la prima comunita cristiana, quella di Maria e degli Apostoli; e di reminescenze
orientali vive da sempre anche il nostro Santuario di Viggiano. Non a caso, infatti,
la tradizione fa risalire le origini del culto mariano nella nostra terra a quei monaci
di San Basilio che proprio dall’Oriente fuggirono per scampare alle persecuzioni
iconoclaste dell’imperatore bizantino e trovare rifugio tra le montagne dell’antica
Magna Grecia, a ridosso tra la Lucania e la Calabria. Proprio a Viggiano, anzi,
si conservano ancora i ruderi di un’antica laura basiliana, non a caso dedicata
proprio alla Madonna: Santa Maria La Petra, posta a picco su un ciclope roccioso
che ricorda tanto 1 monasteri greci del Monte Athos. La stessa immagine della
Madonna, per quanto sia una scultura che gia annuncia I’arte romanica, in fondo non
¢ che la traduzione lignea di un’icona orientale, della quale conserva la ieraticita, la
staticita fuori del tempo, il colore olivastro dell’incarnato, la solennita grecizzante
dei panneggi con cui venivano ritratte nei mosaici le imperatrici di Bisanzio. Si,
stare davanti alla Madonna del Sacro Monte di Viggiano ¢ come stare di fronte ad



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 195

un’icona orientale trasformata in una scultura a tutto tondo, e la venerazione che
da sempre la gente lucana nutre nei suoi confronti non ¢ dissimile da quella con cui
ancora oggi le Chiese Orientali trattano le loro icone.

“Profumo d’Oriente” hanno avuto per me, in quei giorni, soprattutto le liturgie
presiedute da Mons. Donato Oliviero, tanto simpatico nel sapersi intrattenere con
noi sacerdoti, quanto solenne e ieratico nell’ufficio del suo ministero episcopale.
Di tutte le cose viste e vissute quella che mi ha impressionato maggiormente ¢
stata forse il fatto che la gente presente in chiesa sapesse perfettamente rispondere
in greco ad ogni preghiera o inno, mentre noi facciamo fatica anche a ricordare
semplicemente il Pater noster in latino, e riproporlo in parrocchia durante la Messa
sembra essere per alcuni un attentato alla riforma liturgica del Vaticano II... Se “in
occidente” non sappiamo piu cosa inventarci per rendere le liturgie “simpatiche” e
“coinvolgenti”, in un misto di confusione teologica e di intemperanze ideologiche
inflitte all’indifeso e innocente popolo di Dio, qui “in oriente”, a Farneta, tutto mi
¢ sembrato invece meravigliosamente immobile, immutabile, quasi eterno... Mi ha
emozionato pensare che questa gente celebri oggi esattamente come celebrava San
Giovanni Crisostomo nel IV secolo: con la stessa lingua, con gli stessi paramenti,
con gli stessi inni, consapevoli di essere eredi di un patrimonio di fede e di cultura
che non ci ¢ concesso snaturare con le nostre fantasie personalistiche.

Vorrei non essere frainteso: sono figlio del Concilio Vaticano II e non ho,
personalmente, alcuna nostalgia di riti tridentini che non ho mai celebrato né




196 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

visto celebrare, eppure sono convinto che la liturgia resti ancora oggi, nonostante
lo scempio che ne abbiamo fatto in Occidente, il vero luogo dell’epifania di Dio,
della sua presenza e della sua manifestazione gloriosa. Davanti al miracolo della
trasfigurazione di Gesu, Pietro — in maniera forse ingenua — osserva: “Maestro, e
bello per noi essere qui” (Lc 9,33). Una parola, “bello”, tanto semplice da rasentare
appunto I’ingenuita di un bambino, eppure tanto pregna di significato: chi ¢ arrivato
a capire e a vivere che ¢ bello stare con il Signore, che ¢ bello frequentarlo, che ¢
bello cibarsi della sua parola e del suo sacramento, ¢ arrivato a capire e a vivere
cio che unicamente conta, perché ¢ da questa “bellezza” che scaturiscono il fascino
della vita cristiana e la sua forza attrattiva, ieri come oggi.

Solo una Chiesa “bella”, infatti, ¢ capace di attrarre, e la liturgia, a cominciare
dall’Eucarestia, ¢ appunto il luogo dove questa bellezza ci viene quotidianamente
offerta, perché nutrendoci di essa possiamo anche noi rendere un po’ piu bella la
nostra vita e quella del mondo in cui il Signore ci ha posti.

“Profumo d’Oriente”, allora, esperienza di “bellezza’: ecco cosa sono stati per me
1 giorni trascorsi a Farneta. Per essi rendo lode al Signore, fonte di ogni bellezza,
ma anche alla Vergine Santissima, la Panaghia, la Tota pulchra, che ¢ il vero ponte
che unisce Oriente ed Occidente e che ci dona la gioia di sentirci, ovunque siamo, a
Farneta come a Viggiano, 1’unica Chiesa di Dio. Quella Chiesa che a dispetto della
fallibilita dei suoi membri, resta sempre santa e bella, bella come la sposa adorna
di gioielli, finalmente pronta ad incontrare il suo Sposo, che 1’evangelista Giovanni
vede scendere dal cielo in quella che ¢ non solo ’ultima pagina della Bibbia (cft.
Ap 21,1-2), ma anche il traguardo di tutta la storia della salvezza!

Dal 13 al 19 Agosto 2024 la copia originale della Madonna del Sacro Monte di
Viggiano ¢ stata accolta dalla Parrocchia di Farneta (CS), appartenente all’Eparchia
di Lungro, la Diocesi che in Italia raggruppa le comunita di origine albanese e che
ancora celebrano nell’antica liturgia delle Chiese orientali, risalente a San Giovanni
Crisostomo. Grazie all’impegno del Parroco don Sergio Zoti, la piccola comunita
cosentina, da sempre legata al Santuario di Viggiano, ha potuto cosi vivere una
specialissima “Pasqua Estiva”, come in Oriente viene abitualmente chiamata la Festa
della Dormizione di Maria, celebrata anche da noi il 15 Agosto con il titolo della
Assunzione. Al suo arrivo, nel pomeriggio di Martedi 13 Agosto, I’'immagine della
Madonna ¢ stata accolta da Mons. Donato Oliviero, Vescovo di Lungro, che ha poi
presieduto la “Paraklisis”, ovvero una suggestiva lode di Maria in lingua greca, e la
“Divina Liturgia”, rimasta meravigliosamente immutata dai tempi di San Giovanni
Crisostomo. Alla celebrazione era presente anche il nostro Arcivescovo Mons. Davide
Carbonaro, mentre Mons. Giuseppe Favale, Vescovo di Conversano-Monopoli ha
presieduto la processione del 17 Agosto per le vie del paese. I1 19 Agosto la copia della



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 197

N

Madonna ¢ tornata a Pisticci, presso la Parrocchia di Sant’ Antonio, dove ¢ custodita
da diversi anni, avendo il Santuario realizzato le ultime Peregrinatio Mariae, quelle
dal 1998 in poi, sempre con I’immagine originale, come del resto gia accadde per
quelle del 1949, del 1954, del 1959 e del 1968, senza dire - ovviamente - per quella
del 1991 a Potenza, per la visita di San Giovanni Paolo II. Una storia bella, quella
della Peregrinatio Mariae, che ¢ stata interrotta dalla triste vicenda del Covid, ma che
speriamo di poter riprendere in futuro.



198 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Medjugorje in quattro parole

Emanuele Rosanova

Premessa

Dal 26 al 29 agosto 2024, promosso dalla parrocchia San Basilio il Grande, guidata
dall’instancabile Zoti Vincenzo Carlomagno, e organizzato dall’opera romana
pellegrinaggi si € svolto un pellegrinaggio a Medjugorje.

Lunedi 26 agosto 2024

Noi pellegrini siamo partiti, in autobus, dal piazzale della chiesa parrocchiale di
Eianina con destinazione I’aeroporto di Bari. Qui ad attenderci c’era 1’assistente
spirituale dell’opera romana pellegrinaggi P. Giorgio Piku.

Il volo aveva quale meta la citta croata di Dubrovnik e una volta giunti a destinazione
abbiamo preso il pullman alla volta di Medjugorje. Questo “spostamento su gomma”
ha fatto rivivere momenti di un passato lontano, quale il controllo di frontiera.
Giunti all’albergo della piccola cittadina bosniaca abbiamo cenato e prima di
prendere possesso delle nostre stanze P. Piku ha illustrato il programma del giorno
seguente.

Martedi 27 agosto 2024

Dopo la colazione ci siamo spostati in pullman per raggiungere la collina delle
apparizioni denominata ‘Podbrodo’.

Qui abbiamo percorso un itinerario roccioso e impervio.

Siamo rimasti positivamente Impressionati nel vedere bambini scalzi dirigersi verso
la sommita, assieme ai loro genitori, senza fatica o qualsivoglia lamento.

La statua in marmo bianco della Madre di Dio delineava la fine del percorso e il
luogo esatto delle prime apparizioni. Dopo esserci seduti su alcuni massi abbiamo
recitato il rosario.

Rientrati nella cittadina — il Podbrobo dista un km dalla chiesa parrocchiale —
abbiamo partecipato alla Celebrazione Eucaristica internazionale nella chiesa di
San Giacomo.

Nel pomeriggio ci siamo recati presso la fraternita “Campo della Vita”, villaggio
della comunita cenacolo, fondato da Suor Elvira nel 1991. In essa vivono ragazzi



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 199

di diverse nazionalita. Qui abbiamo ascoltato la testimonianza di allontanamento
dalla fede di due ragazzi, il conseguente abisso nella droga e I’abbandono della
famiglia. Essi hanno descritto la loro nuova esperienza di fede grazie al cammino
svolto all’interno del “Campo della vita” e di come la vita quotidiana all’interno di
esso si svolga all’insegna del lavoro e della preghiera.

Mercoledi 28 agosto 2024

Quando ancora era buio ¢ suonata la sveglia perché ci rammentava la presenza, nel
piazzale dell’albergo, del pullman che doveva condureci ai piedi del monte Krizevac,
il Monte della Croce, che sovrasta il paese di Medjugorje. Anche qui si ¢ delineato
un lungo percorso roccioso, ma I’alba vista in cima rendeva vana ogni fatica sin i
provata. Dopo esserci seduti sui massi, P. Vincenzo ha letto il brano del vangelo del
giorno e ha chiesto a ciascuno di noi di commentarlo.

Rientrati in albergo ci siamo riuniti per la celebrazione della divina liturgia di S.
Giovanni Crisostomo. P. Giorgio ha tenuto I’omelia sulla parabola del banchetto di
nozze (Lc 14,16-2)

In serata abbiamo preso parte all’adorazione eucaristica nella spianata retrostante la
chiesa di San Giacomo.

Giovedi 29 agosto 2024

La mattina ¢ iniziata con la visita al
Villaggio della Madre, fondato dal
padre francescano Slavko Barbaric,
inizialmente predisposto per
I’accoglienza degli orfani di guerra e
oggi composto da varie strutture per
la tutela delle persone bisognose.

La Santa messa all’interno della
cappella ha concluso la visita a questo
luogo di carita e i giorni di preghiera
nella cittadina bosniaca.

Conclusione

Il pellegrinaggio a Medjugorje ¢
un’esperienza di fede descrivibile in
quattro parole.

La prima parola ¢ famiglia. Il nostro
gruppo era composto principalmente




200 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

da famiglie e contava il primato di portare con s¢ 1 pellegrini anagraficamente piu
giovani: Giulia di quattro anni e Andrea di un anno.

La seconda parola ¢ cammino. La salita alla collina delle apparizioni e al monte
Krizevac, in un percorso roccioso e impervio, simboleggia le difficolta che
caratterizzano la vita di ogni cristiano, ma il raggiungimento della sommita ¢
occasione di ringraziamento al Signore per il dono della vita.

La terza parola ¢ confessione. Si rimane meravigliati nel vedere le persone fare la
fila e rispettarla per confessarsi; anche al calar del sole.

La quarta parola ¢ speranza. In preparazione al Giubileo del 2025, dal tema
“Pellegrini di Speranza”, anche noi siamo giunti a Medjugorje, quali pellegrini di
speranza, affidando a Maria, quale intercessore presso Dio, le nostre richieste.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 201

“IL SIGNIFICATO DELLE ICONE
NELLE CHIESE ORIENTALI:
I COLORI DELLA BELLEZZA”

Atti del Convegno

Villa Badessa, 28 Settembre 2024

Introduzione

Villa Badessa in provincia di Pescara ¢ definita un’oasi orientale in terra d’ Abruzzo.
L’elemento che, piu di ogni altro, ha permesso alla comunita di origine greco-
albanese di rimanere legata alla propria identita culturale ¢ di natura religiosa. Nella
chiesa di Villa Badessa, SS.Maria dell’ Assunta “Kimisis”, ¢ conservato un ricco
patrimonio iconografico che rappresenta non solo il fulcro del sentimento religioso
ma anche un tratto imprescindibile identitario, costituendo 1’asse storico e culturale
portante della realta greco-albanese di Villa Badessa.

I1 progetto “Villa Badessa, perla d’Oriente in terra d’Abruzzo” ha inteso quindi dare
ulteriore visibilita e nuovi significati alla preziosa collezione di icone, perseguendo
insieme all’ Associazione Lions Club, sezione di Penne-Loreto 1’obiettivo di farla essere
strumento e oggetto educativo e formativo per alcune scuole del territorio limitrofo.

I primi passaggi organizzativi, divulgativi e di apprendimento si sono svolti
principalmente a Villa Badessa per conoscere e per visionare da vicino le immagini
sacre, in un secondo momento le attivita pratiche sono state svolte nelle scuole e
all’aperto in alcune piazze dei paesi circostanti Villa Badessa.

Il 19 febbraio 2024 sono stati ospitati gli alunni della scuola secondaria di primo
grado di Cepagatti che, dopo una prima accoglienza di informazione e di conoscenza
della storia e delle tradizioni di Villa Badessa, con i suoi tratti singolari e il suo rito
liturgico greco-bizantino, sono stati accompagnati presso un edificio parrocchiale
(Ex-Asilo) per una lezione audio-video, curata da alcuni insegnanti della scuola
cepagattese su che cos’¢ una icona religiosa, su che cosa rappresenta e soprattutto
su come si realizza.

In un secondo passaggio sono stati forniti i materiali necessari all’avvio di laboratori
dove gli alunni hanno realizzato, in modo creativo e originale, le loro icone.
L’appuntamento finale del progetto ¢ stato un incontro pubblico, lo scorso
28 settembre, alle ore 17.00 presso I’ex asilo di Villa Badessa, dal titolo “Le



202 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

e FDinnee
- \’ILL:\ B:\DESS:\

condividere innovando

L'Associazione Culturale Villa Badessa,
e il Lions Club, sezione di Loreto-Penne (PE)
presentano

IL SIGNIFICATO DELLE ICONE NELLE
CHIESE ORIENTALI: | COLORI DELLA
BELLEZZA

tavolo conclusivo del progetto

VILLA BADESSA PERLA D'ORIENTE IN TERRA D'ABRUZZO

Relatore: S.E. MONSIGNOR DONATO OLIVERIO,
Vescovo dell’Eparchia di Lungro (CS)

Interverranno: SIMONE PALOZZO Sindaco Comune di Rosciano
ANNA MARIA PASSERI Associazione Culturale Villa Badessa

LORENZO BONAFEDE Lions Club Loreto-Penne
Con la partecipazione di una delegazione degli Istituti

Comprensivi di Cepagatti e Rosciano

sabato 28 settembre

ore 17,00 :
presso l'ex asilo di
Villa Badessa (PE)

icone: 1 colori della bellezza” a cura dei soggetti che hanno promosso le attivita
(I’Associazione Culturale Villa Badessa e dell’Associazione Lions Club), con
la presenza della professoressa Maria Grazia Martelli e della dott.ssa Marina
Gigante, preside dell’Istituto Comprensivo di Cepagatti, accompagnati da alcuni
docenti ed alunni, del sindaco del Comune di Rosciano, Simone Palozzo. Relatore
d’eccezione il Vescovo dell’Eparchia di Lungro (alla quale appartiene la parrocchia



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 203

di Villa Badessa), S.E. Monsignor Donato Oliverio che ha preparato e illustrato
un’accurata e apprezzata relazione esplicativa sulle immagini sacre di Villa Badessa.
Nell’appuntamento conclusivo sono stati esposti tutti i lavori degli alunni, a loro ¢
stato dato un attestato di partecipazione.
Con I’appuntamento conclusivo ¢ maturata la consapevolezza che il progetto abbia
avuto la sua missione e abbia centrato I’obiettivo, di aver assolto all’importante
compito di interessare, coinvolgere e diffondere saperi e apprendimenti agli alunni
della secondaria di I grado di Cepagatti.
Per il nuovo anno scolastico 2024/25 1’Associazione Culturale Villa Badessa
intende proseguire il lavoro con I’Istituto Comprensivo di Rosciano, che ¢ stato
impossibilitato a partecipare nell’anno passato.
Per la realizzazione dell’intero progetto ci siamo dovuti dotare di:

o Panche per I’accoglienza e i lavori con bambini e ragazzi

o L’acquisto di materiale artistico fornito per la realizzazione dei laboratori,

I’acquisto e la stampa degli attestati

o Il materiale e la promozione mediatica per pubblicizzare il convegno finale.
Sono stati coinvolti circa 50 ragazzi in eta scolare.
I1 progetto ha richiesto in tutto 25 ore.
I1 progetto si arricchira di nuove collaborazioni per 1’anno scolastico 2024-25, con
I’istituto comprensivo di Rosciano.

Intervento di S.E. Monsignor Donato Oliverio
(Vescovo dell’Eparchia di Lungro)

“Voglio iniziare dicendo al visitatore che arriva a Villa Badessa, che si trova innanzi
a un’esperienza unica: un piccolo centro storico che incanta per la sua autenticita
e bellezza. Offre un tuffo nel passato, con il suo corso, le sue case, la chiesa di rito
bizantino-greco-cattolico e racconta storie di tempi lontani, una perla d’oriente in
terra d’Abruzzo.

La tranquillita che si respira passeggiando tra le vie silenziose regala momenti
di pace e di serenita. Con le sue tradizioni e la sua cultura rappresenta un luogo
dove scoprire la storia e la cultura del popolo di Villa Badessa; il suo patrimonio
iconografico ¢ testimonianza unica che favorisce anche promozione turistica, basata
sul valore eterno dell’arte.

Le icone sono I’immagine piu alta di una comunita di tradizione bizantino-greca,
della sua storia e della particolare configurazione culturale e religiosa, frutto
dell’incontro in Abruzzo tra il bizantino e il latino. Chi viene qui deve sapere
che I’accoglienza rende 1’esperienza piacevole offrendo un senso di comunita



204 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

e di appartenenza. Visitare Villa Badessa significa immergersi in un patrimonio
culturale di inestimabile valore, capace di lasciare un ricordo indelebile nel cuore
di chi lo scopre. Cari abitanti, dovete avere il senso di fierezza e responsabilita
di appartenere all’Eparchia di Lungro. Alcuni di voi qui presenti fanno parte del
mondo occidentale: per voi un’icona rappresenta il piu delle volte un’opera d’arte
e chi la guarda rimane colpito dalla sua natura artistica. Per 1 fedeli d’oriente, per
Villa Badessa ¢ qualcosa che va oltre il semplice valore artistico. L’icona ¢ un
mezzo per avvicinare I’uomo a Dio, un mezzo per pregare, meditare e contemplare
le meraviglie che opera il Signore. Non a caso I’icona non ¢ presente solo nelle
chiese, ma anche nelle case, illuminata sempre da una lampada e posta in alto
nell’angolo di onore dell’abitazione. L’ ospite che entra si inchina a lei prima ancora
di salutare il padrone di casa. L’icona inoltre accompagna ogni momento della vita
dell’uomo: sono cosi nate le icone da viaggio, del matrimonio, per le processioni
e quella che viene deposta tra le mani dei defunti. Per la spiritualita del fedele di
rito bizantino hanno una grande importanza sia durante la celebrazione liturgica,
come potrete notare nel visitare la chiesa di Villa Badessa, che per la preghiera
particolare. Diceva un grande Santo Padre che si chiamava San Teodoro Studita:
«I’uomo, anche il piu perfetto, ha bisogno di un’immagine come ha bisogno del libro
per capire meglio il significato dell’ Evangelo». Cosi, le icone di Cristo, le icone



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 205

della Madre di Dio, dei Santi che adornano le chiese di rito bizantino, non hanno
solo una funzione estetica, decorativa, ma sono integrate nel mistero liturgico. In
questa visione, sapete che la chiesa bizantina ¢ divisa dall’iconostasi, che separa il
santuario dai fedeli. All’interno del santuario c’¢ un altare laterale a sinistra dove il
sacerdote prepara il pane e il vino per la celebrazione eucaristica. In questo altare
viene sempre deposta I’icona della nativita, della nascita di Cristo. Nella tradizione
bizantina non si usa il pane azzimo, ma fermentato, il pane di ogni giorno, il pane
quotidiano con il significato che laddove ¢ caduto il sudore dell’'uomo, quello stesso
pane ricevera la benedizione e la santificazione di Dio.

Vi mostro un panno dipinto che ho portato con me, che illustra la deposizione del
Figlio di Dio, un chiaro richiamo al grande sacrificio di Cristo. In questo antiminsion
sono anche cucite e depositate le reliquie dei Santi Martiri. Tutte le chiese di rito
bizantino lo posseggono.

Chi ¢ di rito latino sa che il fedele quando entra in chiesa si segna con I’acqua
benedetta di purificazione all’ingresso. Il fedele orientale, entrato in chiesa, bacia
I’icona che sitrovaall’ingresso, quella a cui ¢ dedicata la chiesa. Anche la confessione
dei fedeli ha luogo con il sacerdote di fronte all’icona di Cristo. Il termine icona
deriva dal greco eikon e significa immagine sacra. L’icona ¢ un’immagine che
testimonia una presenza, in quanto evoca il mistero dell’incarnazione: Dio si ¢ fatto
uomo ed ¢ venuto ad abitare in mezzo a noi. Questo ¢ il concetto che sta alla base
della venerazione delle icone. Cio che il Vangelo ci dice con la parola, I’icona ce
lo annuncia con i colori e ce lo rende presente. Esiste una “teologia della presenza”
che bisogna considerare per capire I’icona. L’icona testimonia la presenza del Santo
e dunque che la santita ¢ possibile: 1’opera di Cristo ¢ stata efficace e in molti lo
hanno seguito e vengono proposti dalla Chiesa come esempi da imitare.
Affermava un altro padre della Chiesa, San Giovanni Damasceno del IV secolo,
che ha approfondito molto il tema dell’iconografia: «per mezzo dei miei occhi che
guardano I’icona, la mia vita spirituale si immerge nel mistero dell’incarnazione:
se un pagano ti domanda di dimostrargli la tua fede, non parlare, portalo con te in
chiesa e mostragli le icone, lui capiray.

Come sapete I’ Antico Testamento vietava ogni tipo di immagine, per salvaguardare
la fede in Dio dall’idolatria: «non avrai altri déi di fronte a me, non ti farai idolo
né immagine alcuna né riguardo al cielo che giu in terra». Dunque si aveva una
conoscenza uditiva di Dio che si manifestava solo ed esclusivamente con la voce.
I1 Signore parlo dal fuoco, veniva udito il suono delle sue parole, ma senza vedere
alcuna figura, era soltanto una voce. Il popolo di Dio sente ed obbedisce al comando
di colui che rimane nascosto e invisibile. Con il Nuovo testamento si ha la visione
di Dio, la cui prima manifestazione ¢ lo stesso Cristo, Dio ¢ Uomo. Scrive San



206 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Paolo ai Colossesi: «Veramente Gesu Cristo ¢ I’icona, I’immagine visibile del Dio
invisibile». Per questo motivo quando i discepoli chiesero a Gesu «mostraci il
Padre!», lui rispose: «Chi vede me, vede il Padre, io sono nel Padre e il Padre ¢ in
me». Allora Gesu con il Nuovo Testamento libera gli uomini dall’idolatria, non in
modo negativo, sopprimendo ogni immagine, ma positivamente, rivelando la vera
immagine umana di Dio.

La migliore icona di Dio ¢ I'uomo, perché ¢ fatto a sua immagine. Durante la
liturgia, il celebrante incensa i fedeli allo stesso modo delle icone perché ¢ cosi che
la Chiesa saluta nelle persone I’immagine di Dio che ¢ negli uomini. Nell’icona
rappresentare Dio non ¢ fare solo semplicemente arte religiosa: lo scopo non ¢
interpretare il mondo soggettivo, ma di proporre un contenuto divino.

La tecnica pittorica e il contenuto spirituale dell’icona che consiste nel presentare
la nuova creazione in Cristo, sono interdipendenti, non si puo capire 1'una senza
riferirsi all’altra. Dunque ’iconografia ¢ un’arte che esprime con i propri mezzi
questa realta dell’'uomo nuovo, realizzata con 1’incarnazione del bello e con la
continua presenza dello spirito.

L’icona non si ferma ai sensi e non cerca una momentanea e passeggera impressione,
ma parla allo spirito. Per svolgere questo difficile compito, I’iconografia si ¢ servita
di un linguaggio figurativo molto complesso. L’icona in genere viene dipinta
sulla tavola di legno. Nel linguaggio iconografico si dice “scrivere 1’icona” e non
dipingere. Su questa superficie preparata vengono disegnati i contorni e applicato
I’oro che indica la presenza dello spirito manifestato come irradiazione di luce,
sempre presente nel fondo dell’iconografia bizantina. I colori predominanti sono
il rosso, che simboleggia la divinita, 1’azzurro I’umanita, il bianco e il nero, gli
estremi di luce ed oscuritd. Da sottolineare che i personaggi vengono presentati
sempre frontalmente e in atteggiamenti ieratici, per indicare la serenita e la luce
interiore che raggiunge I’uomo completo trasformato dallo spirito. La prospettiva
nell’iconografia ¢ sempre capovolta, a rappresentare il divino che va verso I’'umano;
le proporzioni sia anatomiche che fisiche delle figure sono idealizzate e stilizzate: ¢
il capovolgimento dei criteri del mondo con I’irruzione dello Spirito.

I volti dei santi hanno grandi occhi, grandi orecchie, entrambi attenti ai suggerimenti
dello spirito. Il naso ¢ sottile e lungo, la bocca ¢ piccola, non avendo piu bisogno di
cibo per nutrirsi.

L’aureola, incornicia il volto, a significare I’irradiazione di gloria che circonda il capo.
Le mani sono lunghe, come segno di nobilta e i piedi sono spesso deformati e piatti
ad indicare che hanno viaggiato per tutto il mondo ad annunziare il Vangelo. L’arte
sacra dell’icona non ¢ stata inventata dagli artisti, ma ¢ una istituzione che viene
dai Santi Padri e dalle istituzioni della Chiesa, come affermato dal VII Concilio di



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 207

Nicea, tenutosi nel 787 d.C., I'ultimo che cattolici ed ortodossi hanno celebrato
insieme. Entrando in una chiesa bizantina, colpisce I’iconostasi, che svela il mistero
che si sta celebrando sull’altare. In genere, nel basso della porta centrale ¢ raffigurata
I’ Annunciazione, 1’annuncio dell’incarnazione, come qui a Villa Badessa. Cristo
¢ sempre alla destra, ¢ il fondamento della Chiesa, la pietra angolare su cui ¢
costituita. A sinistra ¢ sempre raffigurata la Vergine con il Figlio in un atteggiamento
di Glikophilousa, cio¢ di tenerezza, o in atteggiamento di Odigitria, ossia colei che
indica la via. Nella tradizione bizantina la Madre di Dio non ¢ mai raffigurata senza
il Figlio.

Sopra in genere vengono raffigurati gli Apostoli, in quanto la Chiesa ¢ apostolica e
ancora in alto la Mystikos Dipnos, la mistica cena, la celebrazione dell’eucaristia,
la piu autentica espressione della Chiesa. Piu ancora in alto ¢ posto il Crocifisso,
che durante la celebrazione della Pasqua viene girato per mostrare nei 40 giorni
I’immagine della Resurrezione.

All’iconostasi si possono aggiungere altri strati come le feste dell’anno liturgico: il
Natale, il Battesimo di Cristo, la Crocifissione, la Resurrezione; anche la Pentecoste,
momento decisivo della costituzione della Chiesa. Ma in tutto cio le evocazioni ci
danno una catechesi dell’opera di Dio, su Dio Padre che manda suo figlio, che
manda lo Spirito Santo, che costituisce la Chiesa. L’intero ciclo ci da una catechesi
e un insegnamento completo e organico dell’opera salvifica di Gesu.

I punti di riferimento dell’iconostasi sono le porte regali: la porta centrale, chiamata
anche porta del paradiso, da cui pud passare solo il sacerdote vestito dei suoi
paramenti sacri. Le porte laterali sono diaconali e sono dedicate agli altri ministri e
per le processioni con i santi doni e il sacro Vangelo. Dal punto di vista iconografico
le porte regali o del paradiso sono ornate con I’immagine dell’ Annunciazione.
Questa, in genere ¢ accompagnata dalla figura dei quattro evangelisti, in altre ci
sono anche i due padri, San Giovanni Crisostomo e San Basilio il Grande, ai quali
sono attribuite le due anafore che sono usate nella liturgia bizantina. In tutto cio
guardando le icone ci arriva un altro fondamentale insegnamento: la Chiesa ¢
comunione, Cristo, la Madre di Cristo, gli Apostoli, i Santi e i Martiri... Un ciclo
incompleto se non aggiungiamo noi stessi. Ripeteva San Giovanni Damasceno:
«Dio Padre generando il Figlio creo I'uomo a sua immagine e somiglianza, dunque
non ¢ icona solo quella a colori, ma anche quella che ogni battezzato e ogni uomo
e donna porta dentro di sé. La Chiesa ¢ comunione ¢ il credente ¢ unito alle icone
che si trovano al suo interno». Nella Cattedrale di Lungro, nella cupola centrale
domina il mosaico di Cristo pantocratore. Non ¢’¢ bisogno di riflessione per capire
che tra Dio e I’'uomo c¢’¢ un solo mediatore, il Figlio di Dio, in cui tutte le cose sono
state e saranno ricapitolate. L’insieme della Chiesa, le icone dei Santi e dei Martiri



208 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

ci dicono che il regno di Dio ¢ incominciato, che la santita ¢ possibile. Quindi ogni
icona che noi contempliamo, costituisce un invito. In ogni Chiesa c’¢ sempre spazio
per altre icone: lo spazio vuoto rappresenta I’appello ai battezzati a realizzare la
trasfigurazione non in colore, ma in vita.

Approfondiamo il concetto di icona come catechesi in quanto trasmette un
messaggio: ¢ parola, memoria, testimonianza di vita e di tutti i Santi della Chiesa,
¢ annuncio e manifestazione perché svela e comunica. E memoria perché ci ricorda
I’opera di Dio per noi.

Diamo uno sguardo alle tipologie dell’icona della Madre di Dio: i colori della veste
e del mantello della Vergine sono sempre 1’inverso dei colori degli abiti di Cristo,
vale a dire il sottomanto ¢ azzurro, nel simboleggiare I’umanita, mentre il manto
¢ rosso: I’'umanita ¢ rivestita di divinita. Per Cristo avviene il contrario: la divinita
(sottomanto in rosso) rivestita di umanita (manto in azzurro). Le stelle che sono sul
capo e sulle spalle della Madonna indicano la sua partecipazione alla passione di
Cristo, come ad esempio nella raffigurazione della Madonna di Odigitria, colei che
indica il cammino. Indica con la mano Cristo, rappresentato di fronte. La tradizione
vuole che lei abbia questo nome perché indica suo figlio, che ¢ la via, la verita
e la vita. In realta questo nome deriva da una chiesa di Costantinopoli posta in
un’importante strada e in cui questo tipo di icona veniva venerata. In altre versioni
¢ raffigurata mentre indica il figlio e lui indica lei. E una comunione di intenti
che esprime la missione della Madre, la via di Cristo e la via a Cristo, madre e
mediatrice al mediatore. Un altro tipo ancora la Madonna della tenerezza, colei
che viene raffigurata in modo che la sua guancia sia appoggiata a quella del figlio.
“Genitrice di Dio” ¢ il titolo conferitole dal Concilio di Efeso nel 431; 1’icona intende
esprimere il mistero della divina maternita. Per ogni creatura essa ¢ la Madre. E poi
c’¢ la “Madre del Segno” denominazione ispirata dalle Sacre Scritture: «un segno
¢ apparso nel cielo, una donna rivestita di sole e ai suoi piedi la luna; il Signore vi
dara un segno: ecco la Vergine, concepira e dara alla luce un figlio che sara chiamato
Emanuel, Dio ¢ con noi». Maria Santissima ¢ segno della presenza salvatrice di
Cristo, la piu ampia dei cieli, in greco Platytera ton uranon, perché, come canta
la liturgia, quello che i cieli non possono contenere, il tuo grembo ha contenuto.
Sul petto la Vergine porta un medaglione al quale le spalle fanno da sfondo: un
manto purpureo le vela il capo e scende con dei panneggi. Sul medaglione dorato ¢
rappresentato Cristo. I lineamenti del viso non sono di un bambino, ma di un uomo
adulto con le braccia allargate, in un gesto benedicente, che ci abbraccia, come io
abbraccio voi”.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 209

Universita della Calabria

QUADERNI

del Dipartimento di Studi Umanistici

1/2022

A cura di Raffaele Perrelli

RUB3ETTINO



210 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Luci dall’Oriente.

Nota su dialogo cattolico-ortodosso e Sinodo
ALEX TALARICO

Il contributo ricostruisce come il dialogo con I’Ortodossia, prima nella forma del
dialogo della carita e poi anche attraverso il dialogo della verita, abbia contribuito
a sviluppare anche indirettamente in seno alla chiesa cattolica una rinnovata
sensibilita sul tema della sinodalita. Questo cammino dialogico, allo stato attuale,
dovrebbe incrementarsi attraverso una conoscenza € uno studio piu puntuali delle
dinamiche sinodali delle chiese ortodosse sia a livello universale sia a livello locale.
In questo aiuterebbe la conversione sinodale che si sta cercando di realizzare nella
chiesa cattolica anche attraverso il cammino sinodale. Tuttavia dal percorso fatto
emergono gia fin da ora alcuni orientamenti di fondo con cui confrontare il cammino
gia avviato.

Lights on the East. A note on the catholic-orthodox dialogue and Synod. This
contribution reconstructs how the dialogue with orthodoxy contributes to develop
a new sensibility on the theme of synodality inside the catholic church first in
the form of a charitydialogue and then through the truthdialogue. At present this
dialogic course should improve thanks to a more accurate knowledge and study of
synodal dynamics in the orthodox churches both at universal and local level. Thus
it should help a synodal conversion the catholic church tries to achieve also through
a syodal path. However from the already covered path a number of basic tendencies
emerge to be compared with the already taken course.

Il cammino sinodale intrapreso dalla chiesa cattolica e dalla chiesa italiana ¢
una presa di maggiore coscienza di quanto sia necessario ritornare alla centralita,
all’interno della chiesa, del cammino comune dei cristiani, sia perché la sinodalita
¢ il modus essendi et operandi della chiesa, sia perché il cammino sinodale ¢
cio che «Dio si aspetta dalla chiesa del terzo millennio»'. In questo cammino di
riscoperta, la chiesa cattolica ha tanto da imparare, a partire dal conoscere la prassi
e la dimensione sinodale dei nostri fratelli ortodossi, cosi come sottolineato nel
n. 246 della esortazione apostolica Evangelii gaudium di papa Francesco: «Nel



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 211

dialogo con 1 fratelli ortodossi, noi cattolici abbiamo la possibilita di imparare
qualcosa di piu sul significato della collegialita episcopale e sulla loro esperienza
della sinodalita. Attraverso uno scambio di doni, lo Spirito puo condurci sempre di
pit alla verita e al bene»?. E a partire da questo numero dell’esortazione che, negli
ultimi anni, ¢ aumentata la consapevolezza di quanto, sul tema della sinodalita, la
chiesa cattolica abbia tanto da riscoprire, conoscere e recepire del vissuto, della
teologia, dalla prassi e della storia sinodale delle chiese ortodosse.

Una rilettura del cammino della Commissione mista internazionale per il
dialogo teologico tra la chiesa cattolica e la chiesa ortodossa (nel suo insieme), che
ha segnato un ripensamento nelle forme e nei contenuti della partecipazione della
chiesa cattolica al movimento ecumenico, puo dare nuova luce su quanto 1 cattolici
possano imparare degli ortodossi, in un’ottica di scambio di doni che permettera
alla chiesa di rispondere meglio e sempre piu alla propria vocazione di Fkklesia,
assemblea di chiamati che camminano assieme nella sequela di Cristo e nell’amore
reciproco testimoniando cosi il vangelo di Cristo nel mondo.

Un dialogo dell’amore e della carita

I1 7 dicembre 1965, alla vigilia della chiusura del concilio Vaticano II, venne
letto pubblicamente e contemporaneamente nella basilica di San Pietro a Roma
e nella cattedrale di San Giorgio al Phanar un documento dal titolo Déclaration
commune du pape Paul VI et du patriarche Athénagoras®, con il quale si esprimeva
la decisione di cancellare dalla memoria e dalla chiesa le sentenze di scomunica del
1054.

Per comprendere il gesto della cancellazione delle scomuniche non si puo
prescindere da quella che era la dimensione ecumenica che negli anni Sessanta
caratterizzava la chiesa ortodossa e la chiesa cattolica e che diede vita al dialogo
della carita e al dialogo della verita fra le due chiese. Da una parte vi era il patriarca
di Costantinopoli Atenagora, formato in quella chiesa che gia nei primi anni del
1900 e poi nel 1920 aveva visto pubblicate delle encicliche patriarcali e sinodali
che si interrogavano riguardo il problema della divisione*. Egli nel suo Messaggio
di auguri per il nuovo anno del I gennaio 1959 rispondeva, facendo suo I’appello
all’unita, al Messaggio di Natale di Giovanni XXIII, in cui il pontefice si domandava:
«Oh! Perché questa unita della chiesa cattolica orientata direttamente e per divina
vocazione verso gli interessi di ordine spirituale, non potrebbe volgersi verso la
riconciliazione delle differenti razze e nazioni, ugualmente impegnati a formare



212 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

una societa governata dalla legge della giustizia e della fraternita?»’.

Da parte cattolica si era aperta una nuova stagione per le relazioni ecumeniche.
Dopo I’annuncio di Giovanni XXIII di voler celebrare un Concilio, di cui uno degli
obiettivi principali ¢ 1’unita dei cristiani, e dopo la creazione sempre da parte del
papa di un Segretariato per la promozione dell’unita dei cristiani®, che era stato
pensato come una Commissione preparatoria del concilio Vaticano II, prendono
avvio una serie di incontri e scambi epistolari che daranno una forte spinta e un
respiro nuovo all’attivita ecumenica delle due chiese’.

Dello storico pellegrinaggio di Paolo VI in Terra Santa, a Concilio aperto, con
I’intento di tornare la dove il cristianesimo era nato per rilanciare ’idea di una
tradizione da rileggere e da vivere nella sua complessita e ricchezza, I’immagine
che suscitd speranze e stupore ¢ ’abbraccio, il 6 gennaio 1964, tra Paolo VI e
Atenagora a Gerusalemme?®.

Il patriarca, rivestito del suo “velo” e dei suoi engolpia, senza il pastorale, percorre,
imponente, il corridoio. Contemporaneamente, papa Paolo discende, attraverso la
scala interna degli appartamenti. L’incontro avviene proprio ai piedi della scala.
Nessun imbarazzo, né dall’una né dall’altra parte. Con le lacrime agli occhi, essi
aprono spontaneamente le braccia, si stringono 1’uno all’altro in Cristo, si stringono
forte. Trascorrono alcuni istanti, densi di profonda emozione. I presenti piangono di
gioia in questo momento storico che tante generazioni di cristiani avevano atteso’.

Questa testimonianza, riportata da Pierre Duprey, vede in quell’abbraccio la
realizzazione delle parole che Paolo VI aveva pronunciato qualche mese prima, il
18 agosto 1963 alla Badia Greca di Santa Maria di Grottaferrata:

Io ardisco anche fare mio il voto che con improvvisa e spontanea generosita
sgorgd dal cuore dei miei predecessori, specialmente Giovanni XXIII, e
cio¢ I’invito: potessimo davvero rendere la nostra voce sonante come una
tromba d’angelo che dice: venite! Cadano le barriere che ci separano!
Spieghiamo i punti di dottrina che non sono comuni, che sono ancora oggetto
di controversie, cerchiamo di rendere comune e solidale il nostro Credo,
cerchiamo di rendere articolata e compaginata (cf. Ef 4,16), la nostra unione
gerarchica, non vogliamo né assorbire, né mortificare tutta questa grande
fioritura di chiese orientali, ma la vorremmo reinnestata sull’albero unico
dell’unita di Cristo (cf. Gv 15, Iss; Rm II,16ss); e il grido diventa anche qui
preghiera, preghiamo davvero, perché se non la nostra eta - sarebbe troppo



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 213

bello e felice - ma almeno le eta prossimamente successive vedano ricomposta
’unita di quanti sono ancora autenticamente cristiani e specialmente I’unita
con queste venerabilissime e santissime chiese orientali'®.

In quella Festa della Teofania del 1964, nella sede del patriarcato ortodosso
di Gerusalemme, dopo la lettura del capitolo 17 del Vangelo di Giovanni, Paolo
VI e Atenagora diedero una benedizione comune. In quella stessa occasione il
patriarca di Costantinopoli aveva offerto al papa di Roma un prezioso Engolpion:
«Il medaglione, sospeso a una catena, raffigura Cristo Maestro. La benedizione
produce gia i suoi effetti se ¢ vero che dai fedeli greci presenti viene la richiesta
al papa di indossarlo. Paolo ¢ docile. Non ¢ ’ora di misurare le conseguenze di
un gesto. Paolo si leva la stola e riveste il simbolo della dignita episcopale in
Oriente»''. In questo modo, Paolo VI e Athanagora avevano gia espresso mediante
gesti il loro programma di poter giungere presto a una celebrazione eucaristica
comune: Paolo VI aveva donato un calice al patriarca ecumenico, il quale a sua
volta aveva ricambiato donando al papa il vino dell’isola di Patmos «proponendosi
come motore spirituale di un percorso inesplorato»'2.

Gli eventi che diedero vita al dialogo dell’amore e della carita porteranno anche
allo sviluppo di una fruttuosa corrispondenza - basti pensare che nel 1964 il papa
e il patriarca si scambiano venti lettere e telegrammi, nel 1965 ventidue - e di un
moltiplicarsi di relazioni e scambi di delegazioni fra le due chiese. Negli anni
immediatamente successivi molte saranno le delegazioni in visita all’altra chiesa
con lo scopo di rinforzare i legami'*: nel 1964 una delegazione pontificia con a
capo I’arcivescovo di Rouen, mons. Joseph Martin, si reca al Phanar. Nel giugno
1964 il papa decide di restituire il capo di sant’Andrea alla chiesa di Patrasso: la
reliquia era stata affidata a papa Pio II nel 1462 ed era stato mons. Willebrands,
su mandato del Santo Padre, a prendere contatto con il metropolita Constantinos
di Patrasso per la restituzione della reliquia, fatto che rientrava in un processo di
guarigione delle memorie, quel processo secondo il quale ci si impegnava con gesti
significativi a risanare le ferite del passato'®. Nell’ottica di uno scambio di doni ¢
da ricordare anche la data del 19 novembre 1964, in cui Paolo VI invia al patriarca
Atenagora ’anello episcopale di Giovanni XXIII con lo scopo «di cogliere con
gioia tutte le occasioni che la Provvidenza ci offre per testimoniarLe, Santita, i
sentimenti di carita fraterna che ci animano nei suoi confronti, soprattutto dopo
i nostri indimenticabili incontri di Gerusalemme all’inizio di quest’anno»'. Il 16
febbraio 1965 una delegazione patriarcale veniva inviata a Roma per comunicare
le decisioni della IIT conferenza panortodossa di Rodi sulla prosecuzione del
dialogo ufficiale con la chiesa cattolica; il 3 aprile 1965 una delegazione pontificia



214 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

recapitava a Costantinopoli una lettera in cui Paolo VI commentava le decisioni della
IIT conferenza panortodossa; il 13 giugno 1965 Atenagora scriveva nuovamente
una lettera'® che, consegnata dal metropolita Melitone a PaoloVI a Roma, avrebbe
accompagnato il dono di una icona dei santi Pietro e Andrea.

I1 7 dicembre, alla vigilia della chiusura del concilio Vaticano II, fu celebrata
solennemente la cancellazione delle scomuniche, simultancamente a Roma e
al Phanar, di fronte alle due delegazioni inviate da Roma e da Costantinopoli.
Vennero inoltre lette la dichiarazione comune, il tomos patriarcale!’ e la bolla
Ambulate indilectione' di Paolo VI.

Il dialogo teologico ufficiale e lo sguardo alla prassi sinodale delle chiese
ortodosse

Tra1i frutti della cancellazione delle scomuniche e del maggior riavvicinamento
tra la chiesa cattolica e la chiesa ortodossa ritroviamo il dialogo teologico ufficiale
fra le chiese. Esso nasce direttamente dal dialogo della carita, che si era mostrato

un tempo opportuno in cui lo Spirito ha visitato le chiese; essendo un evento
ecclesiale, ha rivelato di possedere un carattere essenzialmente teologico,
che 1 teologi devono valorizzare e interpretare: grazie al dialogo dell’amore
¢ stato possibile ristabilire la carita ecclesiale, avviare la purificazione
della memoria della chiesa e aprire la vita a una rinnovata ecclesiologia di
comunione tra chiese sorelle, capaci di vivere 1’unita nella diversita'.

Il desiderio di un’assemblea, che potesse riunire le varie chiese e farle esprimere
in maniera univoca, era nato all’interno del mondo ortodosso agli inizi degli anni
Sessanta; ma ancora prima, nel 1923 a Costantinopoli e nel 1930 sul Monte Athos,
si erano tenute due conferenze episcopali panortodosse all’interno delle quali le
chiese rappresentate e le delegazioni di tutte le chiese ortodosse avevano deciso di
dialogare per affrontare alcune problematiche - pratiche, disciplinari e canoniche-
interne alle chiese ortodosse: il digiuno, il calendario, la comune celebrazione
della Pasqua e le seconde nozze dei sacerdoti rimasti vedovi. Per la prima volta
nasceva nel mondo ortodosso 1’idea che le chiese non potessero piu continuare
a vivere isolate, ma dovessero necessariamente affrontare assieme le sfide della
societa moderna. Nel 1961, su iniziativa del patriarca Atenagora, si radunarono a
Rodi i rappresentanti di tutte le chiese ortodosse, le quali decisero di far ripartire
il progetto per un concilio panortodosso, che avrebbe visto la luce soltanto nella



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 215

Pentecoste di molti anni dopo, nel giugno del 2016 a Creta®. A Rodi si svolsero le
prime tre conferenze panortodosse: nel 1961, nel 1963 quando si discusse sull’invio
di osservatori al concilio Vaticano II e nel 1964 quando ufficialmente si espresse
la decisione di avviare il dialogo tra la chiesa ortodossa e la chiesa cattolica. Per
avere un’idea di quello che era I’afflato ecumenico che si respirava all’interno delle
conferenze panortodosse, basti ricordare la terza conferenza panortodossa di Rodi
(I-I5 novembre 1964), dove venne letto dal metropolita Melitone di Ilioupolis il
messaggio del patriarca Atenagora.

Dobbiamo dissipare le tenebre e i pregiudizi dell’intolleranza, dobbiamo
uscire dalle nostre sufficienze, dal nostro ghetto, dalla nostra parzialita [...]
Siamo chiamati alla penitenza, per domandarci reciprocamente perdono dei
nostri difetti; siamo chiamati, noi, cristiani separati, a scoprire ciascuno nel
volto dell’altro il fratello per il quale il Cristo si ¢ immolato. Misurando la
lunghezza del cammino che ¢ davanti a noi e le difficolta che li si incontrano,
non dobbiamo perdere il coraggio. Dobbiamo al contrario armarci di
carita, di pazienza, di umilta e di prudenza, e percorrere questo cammino
fermamente e con delle tappe, convinti che, piu delle nostre divergenze, una
santa eredita ci accomuna nella fede e nella tradizione: i tesori sacri della
vita sacramentale della chiesa, la vita del Corpo di Cristo risuscitato [...]
abbiamo a disposizione tanti beni comuni: la parola delle sacre Scritture,
gli incoraggiamenti dei santi apostoli, la nostra comune e santa tradizione,
quella dei padri, dei concili ecumenici della chiesa indivisa®'.

«Allora si presenta il miracolo, ancora una volta»: con queste parole
Olivier Clément definiva I’iniziativa di Paolo VI di inviare il 3 aprile 1965 una
delegazione pontificia, con a capo il cardinale Augustin Bea, per recapitare a
Costantinopoli una lettera in cui Paolo VI sottolineava I’armonia tra le decisioni
della III conferenza panortodossa e il decreto conciliare Unitatis redintegratio:
«Un atto cosi importante non ebbe mai luogo dopo la separazione delle
chiese»?.

Il 16 febbraio 1965 una delegazione patriarcale veniva inviata a Roma, con
I’incarico di comunicare al papa le decisioni della III conferenza panortodossa (I-I5
novembre 1964), alla cui apertura Paolo VI aveva partecipato con un messaggio®,
riguardo alla prosecuzione del dialogo con la chiesa cattolica. In questo modo si
voleva proseguire quel “dialogo della carita”, espressione questa che appariva per
la prima volta ufficialmente nelle rispettive allocuzioni del metropolita Melitone e
di Paolo VI*.



216 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Per la nascita ufficiale del dialogo teologico si dovette attendere il pontificato
di Giovanni Paolo II, in modo particolare il suo viaggio apostolico in Turchia
(28-30 novembre 1979), quando il papa assieme al patriarca di Costantinopoli
Dimitrios firmo una Dichiarazione comune, il 30 novembre 1979, con la quale i
due manifestavano la loro gratitudine a Dio per un dialogo che continuava sin dai
tempi degli incontri tra Paolo VI e il patriarca Athenagora, e annunciavano I’avvio
del dialogo teologico ufficiale tra la chiesa cattolica e la chiesa ortodossa nel suo
insieme, presentando in quella stessa occasione la lista dei partecipanti delegati dalle
chiese. Da parte ortodossa, nel dialogo ufficiale, sarebbero stati presenti sin dagli
inizi dei lavori delegati del patriarcato di Mosca, del patriarcato di Alessandria, del
patriarcato di Antiochia, del patriarcato di Gerusalemme, del patriarcato di Mosca,
del patriarcato di Belgrado, del patriarcato di Bucarest, del patriarcato di Sofia,
della chiesa di Cipro, della chiesa di Grecia, della chiesa di Polonia, della chiesa di
Georgia, della chiesa di Cecoslovacchia e della chiesa di Finlandia.

Negli anni, sino a oggi, molti sono stati i documenti** della Commissione mista
su temi scelti di volta in volta dalle chiese: soprattutto gli ultimi due documenti,
Ravenna e Chieti, hanno permesso di «riconoscere insieme per la prima volta la
necessita di un servizio primaziale anche a livello della vita della chiesa universale,
spettante al vescovo della chiesa di Roma, da esercitarsi nel contesto della
sinodalita secondo i principi del primo millennio che restano permanentemente
normativi»*®. Dal 2018 il comitato di coordinamento della Commissione studia un
documento intitolato “Primato e sinodalita nel secondo millennio e oggi”, in cui si
«prende in esame 1 principali avvenimenti del secondo millennio, in Occidente e
in Oriente, che hanno influito sullo sviluppo del rapporto tra primato e sinodalita
nelle due chiese, cercando di pervenire a un’interpretazione condivisa»?’; questo
avviene nella consapevolezza raggiunta da entrambe le chiese di quanto sia
fondamentale discutere, comprendere meglio e raggiungere punti comuni sulla
dimensione sinodale, costitutiva della chiesa, e la relazione tra questa dimensione
e la presidenza del protos a ogni livello: locale, regionale e universale.

Nel frattempo... qualche linea guida

Dalla lettura dei documenti del dialogo cattolico-ortodosso, tenendo conto
anche dei testi preparatori, quando sono stati resi disponibili, e della letteratura
teologica acommento dei documenti prodotti, si puo proporre una primariflessione
su come questo dialogo, in particolare il contributo della chiesa ortodossa, possa
favorire una migliore comprensione della dimensione ecumenica del Sinodo.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 217

Per attingere dal patrimonio della chiesa ortodossa e delle chiese Orientali
riguardo la loro prassi sinodale non basta infatti ritornare allo studio della
dimensione conciliare, in rapporto al primato, cosi come era vissuta nella chiesa
del primo millennio. Cio ¢ importante per una migliore comprensione di tutta la
questione; tuttavia, la chiesa cattolica, soprattutto in vista del cammino sinodale
della chiesa universale, potra imparare, passando dalla conoscenza di cid che
ancora per molti rimane poco conosciuto, dal conoscere come oggi le chiese
ortodosse, a partire dai propri statuti ecclesiali, comprendano, interpretino
e vivano la dimensione sinodale nel loro essere chiesa, a partire dai rapporti
tra le membra assieme al primo - non soltanto a livello universale - fino ai
rapporti trasversali tra le varie chiese locali. Nell’attesa di conoscere meglio
questa prassi, alla chiesa cattolica potrebbero essere utili alcune linee guida per
meglio orientarsi o per riposizionare lo sguardo sul proprio cammino sinodale,
all’interno del quale, per la chiesa cattolica stessa, la conoscenza della prassi
sinodale nelle chiese ortodosse potra dare tanto.

Su questo versante pud essere utile proporre delle riflessioni del teologo
statunitense Joseph Andrew Komonchak che ¢ uno degli studiosi piu attenti a una
lettura storico-teologica della recezione dell’ecclesiologia del Vaticano II alla luce
del ripensamento delle fonti del cristianesimo?®®. Innanzitutto pare necessario evitare
di astrarre la chiesa dai suoi membri. La chiesa € congregatio (convocatio) fidelium,
ossia gruppo di uomini e donne che credono in Cristo. Non puo essere concepita
la chiesa al di fuori dei credenti cristiani e al di fuori delle assemblee dei credenti
e, come ricordava sant’ Agostino, noi conosciamo «la chiesa che ancora vaga sulla
terra che ci ¢ meglio conosciuta perché siamo in essa ed ¢ fatta di esseri umani,
che ¢ cio che siamo»®. Nella chiesa gli uomini ¢ le donne entrano attraverso la
porta del battesimo. Tutti 1 battezzati, singolarmente e insieme, sono synodoi, ossia
compagni di viaggio, che percorrono nella speranza la stessa strada verso la stessa
patria. In secondo luogo € necessario non astrarre la chiesa dalle chiese. Astrarre
la chiesa dalle chiese vuol dire avere la tendenza di parlare della cosiddetta “chiesa
universale”, come un’entita al di la e al di sopra delle chiese locali, alla quale sono
attribuiti privilegi non applicati alle chiese locali e dalla quale provengono dottrine
che sono fatte per essere considerate vere senza la necessita di verificarle nelle
chiese. L’esempio piu noto di questa astrazione ¢ 1’asserzione fatta al n. 9 nella
lettera della Congregazione per la Dottrina della fede Communionis notio del 1992,
secondo la quale la chiesa universale gode di una priorita ontologica e storica al di
sopra di ogni chiesa particolare; inoltre, la chiesa universale esiste da prima della
creazione e per questo sta a monte della nascita delle chiese particolari. Con questa
lettera la Congregazione voleva far fronte all’enfasi delle chiese particolari che



218 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

consideravano la chiesa universale come una confederazione di chiese locali. Molti
ecclesiologi, oggi, considerano la questione della priorita della chiesa sulle chiese
come un errore®.

Sulla questione del rapporto tra chiesa universale e chiesa locale bisogna anche
fare attenzione a non individuare con la chiesa universale il papa o la curia. Quando
Walter Kasper aveva definito la Communionis notio come un documento scritto per
favorire la centralizzazione romana, Ratzinger aveva vigorosamente risposto che
la chiesa di Roma non ¢ la chiesa universale®!. Il concilio Vaticano II, nel recepire
la tradizione dei padri, ha poi dato vita alla interpretazione che tuttora rimane nel
considerare la chiesa locale non come una parte della chiesa universale, ma come
la realizzazione della chiesa in un luogo preciso, i dove si celebra 1’eucaristia di
una comunita locale riunita attorno al proprio vescovo. Infine ¢ da evitare 1’astrarre
la chiesa dalla storia. La “chiesa una” ¢ una comunione di chiese locali, ciascuna
delle quali ¢ quella determinata chiesa in uno specifico tempo e spazio e con
determinate opportunita € cambiamenti. La “chiesa una” ¢ un soggetto storico che
agisce in e attraverso le varie chiese, che sono la “chiesa una” in quanto fondate
sulla Parola di Dio e hanno la vita dallo Spirito santo, e per questa ragione sono
un’unica comunione cattolica. Per conoscere lo stato di salute della “chiesa una”
bisogna conoscere lo stato di salute delle chiese, sia parrocchiali o diocesane o
regionali o nazionali, e per conoscere e misurare lo stato di salute di queste bisogna
interrogarsi riguardo lo stato di salute dei fedeli.

ALEX TALARICO
delegato per I’Ecumenismo e il Dialogo interreligioso

Eparchia di Lungro



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 219

Note di chiusura

9

FRANCESCO, Discorso in occasione della Commemorazione del 50° anniversario del Sinodo dei
vescovi, 17 ottobre 215, in AAS 107 (2015) 1139.

In AAS 105 (2013).

Cf. Tomos Agapis. Vatican-Phanar (1958-1970), Rome-Istanbul 1971, 278-283. Nelle pagine
successive, oltre alla bolla Ambulate in dilectione di Paolo VI e al Tomos patriarcale di
Atenagora, si possono leggere 1’ Allocuzione pronunciata dal metropolita Melitone di Ilioupolis
durante I’incontro con il Santo Padre dopo la cerimonia nella basilica di San Pietro e gli scambi
epistolari in cui il papa e il patriarca, a qualche giorno dall’evento, commentano lo storico passo
tra le due chiese: Cf. Tomos Agapis, cit., 284-303. Per una cronaca puntuale sugli avvenimenti
del 7 dicembre 1965 si veda H. DESTIVELLE, Conduis-lavers ['unité parfaite, Cerf, Paris
2018, 37-65; qui I’autore redige, partendo dal Tomos Agapis, una puntuale cronaca riportando
il contributo di alcuni dei protagonisti a quell’evento: p. Christophe-Jean Dumont, p. Pierre
Duprey e il professor Aristide Panotis. La complessita del titolo, secondo Destivelle, starebbe a
significare un certo imbarazzo nel definire precisamente il senso degli avvenimenti del 1054 e
ancor di piu quelli del 1965.

11 12 giugno 1902 e il 25 maggio 1904 il patriarca Joachim III scrive due lettere encicliche ai capi
delle chiese autocefale. Un’altra enciclica del Santo Sinodo di Costantinopoli del gennaio 1920
¢ indirizzata a tutte le chiese del mondo. Le encicliche si possono leggere in traduzione in Istina
(1955) 78-96.

Noél 1958, in Tomos Agapis, cit., 22.

“Per la storia e le attivita del Pontificio Consiglio per la Promozione dell’unita dei cristiani, gia
Segretariato, si rimanda a In cammino verso l'unita. 60° anniversario del Pontificio Consiglio
per la Promozione dell 'unita dei cristiani, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2021.
Di questa vasta documentazione diamo come riferimento il Tomos Agapis, cit., che contiene
lo scambio epistolare tra Roma e Costantinopoli dal 1958 al 1970. Anche Le livre de la charité
(1958-1978), Cerf, Paris 1984, il quale viene da sempre considerato come 1’ideale prosecuzione
del Tomos Agapis.

Tomos Agapis, cit., 108-125. Cinquant’anni dopo papa Francesco e il patriarca Bartolomeo
firmeranno una dichiarazione comune: PAPA FRANCESCO-PATRIARCA BARTOLOMEO,
Dichiarazione comune “A cinquant’anni da un incontro”, Gerusalemme, 25 maggio 2014. Il
30 novembre 2014, mentre a Istanbul era presente papa Francesco per una visita ufficiale, il
patriarca Bartolomeo pronunciava nell’omelia della divina liturgia in occasione della festa di
Sant’ Andrea parole che rimandavano a quello storico incontro. Riguardo la paternita dell’idea di
un incontro che cancellasse le scomuniche, secondo O. CLEMENT, Dialogue avec le patriarche
Athénagoras, Cerf, Paris 1969, 389-390, I’idea fu del metropolita Ahénagoras di Thyatira, che
I’avrebbe suggerita il 6 giugno 1965 in una allocuzione pronunciata all’abbazia di Westminster;
per Aristide Panotis fu, invece, il metropolita Melitone, durante la sua visita a Roma del 5 luglio
1965, ad aver suggerito a mons. Willebrands e a p. Duprey 1’idea che sarebbe poi stata trasmessa
al papa. A riguardo si veda DESTIVELLE, Conduis-la vers [ 'unité parfaite, cit., 42

A. PANOTIS, Les Pacificateurs. Jean XXIII-Athénagoras, Paul VI - Dimitrios, Fondation
européenne Dragan,Athénes 1974, 143.

10 A. SILVESTRINI, Chiese cattoliche orientali ed ecumenismo sotto il pontificato di Paolo VI, in

Paolo VI e I’ecumenismo, Istituto Paolo VI, Brescia 2001, 159-166, qui 160.



220 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

11 P. DUPREY, I gesti ecumenici di Paolo VI, in Paolo VI e I’ecumenismo, cit., 198-214, qui 203.

12 A. MELLONI, Tempus visitationis. L intercomunione inaccaduta fra Roma e Costantinopoli, 11
Mulino, Bologna 2019, 19.

13 Si rimanda alla puntuale cronaca di DESTIVELLE, Conduis-la vers [ 'unité parfaite, cit., 40-41.

14 Lettre du cardinal Bea au patriarche Athénagoras lui annongant la décision du Saint-Peérede
rendre a I’Eglise de Patras le chef de saint André, in Tomos Agapis, cit., 142-144.

15 Tomos Agapis, cit.,160.

16 Lettre du patriarche Athénagoras au pape Paul VI, in Tomos Agapis, cit., 223-227.

17 Tomos patriarcal, in Tomos Agapis, cit., 291-294.

18 Bref «Ambulate in dilectione» du pape Paul VI, inTomos Agapis, cit., 284-289.

19 E. BIANCHI, «L 'unita si fa camminando». Il dialogo tra cattolici e ortodossi oggi, in La Rivista
del clero italiano 97 (2016) 167.

20 Per uno sguardo sinodale ai testi del Concilio rimandiamo a H. DESTIVELLE, La sinodalidad,
un desafio ecumeénico. El reto de la sinodalidad en el papa Francisco, en el Concilio ortodoxo
de Creta y el Documento de Chieti, in Teologia espiritual 61 (2017) 113-130. Un articolo che
approfondisce ’ecclesiologia che emerge dai testi del Concilio: A.-M. CRISAN, La lotta per le
parole: chiesa e chiese nel documento sull’ecumenismo del concilio di Creta (2016), in Apulia
5(2019) 383-407. Per una lettura dei documenti adottati dal Concilio si veda H. DESTIVELLE,
Les documents adoptés par le Saint et Grand Concile de I’Eglise Orthodoxe (Crete, 19-26
juin 2016), in Anales Valentinos 3 (2016) 435-466. Sulla importanza dei testi del Concilio
per un maggiore sviluppo del dialogo tra cattolici e ortodossi rimandiamo a I. MoGA, Future
Perspectives on Orthodax-Catholic Dialogue on the basis of current documents of the Great and
Holy Synod of Crete, in Journal for the study of religions and ideologies 17 (2018) 21-37.

21 CLEMENT, Dialogue avec le patriarche Athénagoras, cit., 380-381.

22 Ibid., 381.

23 Message de Paul VI a la Il Conférence panorthodoxe de Rhodes, in Tomos Agapis, cit., 156-158.

24 Allocution du métropolite Méliton d’Hilioupolis et Theira prononcée lors de sa visite au pape
Paul VI, in Tomos Agapis, cit., 173.

25 In quarant’anni di lavoro, distribuiti in quattordici sessioni plenarie, la Commissione ha prodotto
sei documenti che rimangono quali punti fermi del dialogo teologico tra chiesa cattolica e chiesa
ortodossa: Il mistero della chiesa e dell eucaristia alla luce del mistero della santissima Trinita
(Monaco, 1982); Fede, sacramenti e unita della chiesa (Bari, 1987), Il sacramento dell ordine
nella struttura sacramentale della chiesa, in particolare ['importanza della successione
apostolica per la santificazione e [ 'unita del popolo di Dio (Valamo, 1988); [ ‘uniatismo, metodo
d’unione del passato e ricerca attuale della piena comunione (Balamand, 1993); Le conseguenze
ecclesiologiche e canoniche della natura sacramentale della chiesa-Comunione ecclesiale,
conciliarita e autorita (Ravenna, 2007); Sinodalita e primato nel primo millennio. Verso una
comune comprensione nel servizio all’unita della chiesa (Chieti, 2016). Per un’approfondita
analisi sull’operato della Commissione mista rimandiamo a P. MAHIEU, Se préparer au don de
l'unité. La commission internationale catholique-orthodaxe, 1975-2000, Cerf, Paris 2016. I testi
originali sono disponibili sul sito della Santa Sede www.vatican.va.

26 A. PALMIERI, Dialogo che continua. Le relazioni tra chiesa cattolica e chiesa ortodossa, in
L’Osservatore romano, 20-21 gennaio 2020, 6.

27 Ibid.,6.

28 Tra i suoi scritti rimando a J. A. KOMONCHAK, Theological Perspectives on the Exercise of
Synodality, in 1l Sinodo dei vescovi, cit., 349-368.



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 221

29 Istavero quae ab illa peregrinatur in terris, ea nobis notior est, quod in illa sumus, et quiahominum
est, quod et nos sumus (Enchiridion, 61: PL 40, 260s). Sempre Agostino ricordava che la chiesa
sono gli uomini: Ecclesia homines sunt (Quaestiones in Heptateuchum, In Leviticum, 57: PL
34,703s.).

30 Cf. G. COLOMBO, Response to Hubert Miller, in The Jurist 52 (1991) 365-368.S. PIE-NINUT,
“Ecclesia” ed “Ecclesia”, in Gregorianum 83 (2002) 761-766. Hervé Legrand a riguardo parla di
simultaneita della chiesa universale con le chiese particolari: H. LEGRAND, Du gouvernement
de I’Eglise depuis Vatican II, in Lumiere et vie 288 (2010) 47-56.

31 Cf.J. RATZINGER, The Local Church and the Universal Church, in America 185 (2002) 7-11.



222 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

EPARCHIA DI LUNGRO

degli Italo - albanesi dell’Italia Continentale

IL VESCOVO

GRANDE E SANTA DOMENICA DI PASQUA

Ai Sacerdoti,
alle Religiose e ai Fedeli Laici



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 223

Carissimi,

“Oggi ¢ un giorno per noi splendido e di salvezza: ¢ apparsa la
Risurrezione del Signore Nostro Gesu Cristo...Infatti, con la Risurrezione
di Cristo Dio nostro gioisce tutto I’universo, il cielo viene rischiarato dallo
splendore della divinita, la terra viene ornata, il mare ¢ calmato, i tiranni
periscono, 1 pii progrediscono, i catecumeni sono illuminati, i nemici
vengono per la pace, gli erranti ritornano, i peccati sono annullati, le
Chiese si rallegrano, e Cristo Dio ¢ glorificato”.

Con queste parole della preghiera Opisthamvonos della Grande e Santa
Domenica di Pasqua, giunga a tutti Voi il mio augurio di una Santa
Pasqua di Nostro Signore Gesu Cristo! Possa la luce del Cristo risorto
illuminare i vostri cuori, le vostre menti e le vostre vite! Possa il Risorto
suscitare in tutta I’Eparchia il desiderio di Dio!

La Risurrezione di Cristo ¢ il Mistero centrale della fede cristiana: “Se
Cristo non é risorto, vuota allora é la nostra predicazione, vuota anche
la vostra fede” (1 Cor 15,14). Di fronte alla domanda dell’uomo “Cosa
c¢’e dopo la morte?”, la festa odierna risponde che la morte non ha 1’ulti-
ma parola, perché a trionfare alla fine ¢ la Vita: Gesu Cristo € risorto
perché anche noi, credendo in Lui, possiamo avere la vita eterna.

La Luce di Cristo, simboleggiata dalle tante candele accese nella notte di
Pasqua nelle nostre Chiese, ha illuminato e illumina I’'umanita, vincendo
per sempre le tenebre del peccato e del male. Nella notte di Pasqua le
tenebre diventano luce, la notte cede il passo al giorno che non conosce
tramonto, cosi come cantiamo nella Ufficiatura della Risurrezione:
“Venite, prendete la luce dalla luce che non ha tramonto”.

Grazie alla morte e risurrezione di Cristo, anche noi oggi risorgiamo a
vita nuova, unendo la nostra voce alla sua per proclamare di voler restare
per sempre con Dio. Per noi risuonano oggi anche le parole che le donne
Mirofore si sono sentite rivolgere dai due Angeli: “Perché cercate tra i
morti colui che é vivo? Non é qui, é risuscitato” (Lc 24, 5-6).



224 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

I1 Cristo ha camminato sulla terra degli uomini e trovandosi nella tomba
come tutti gli uvomini ha vinto la morte e, in modo assolutamente nuovo,
per un atto di puro amore, ha aperto la terra e I’ha spalancata verso il cielo.

Il Signore risorto faccia sentire ovunque la sua forza di vita, di pace e di
liberta. A tutti oggi sono rivolte le parole con le quali nel mattino di
Pasqua I’angelo rassicuro i cuori intimoriti delle donne: “Non abbiate
paural... Non é qui. E risuscitato” (Mt 28, 5-6). Gesu ¢é risorto e ci dona
la pace; ¢ Egli stesso la pace. Il Signore porti, in particolare, sollievo e
pace nei tanti conflitti sparsi per il mondo, a partire dai cuori di ciascuno
di noi. Le guerre che sono nel mondo sono legate alle tante guerre che
portiamo nel cuore, da queste ci salvi e guarisca il Risorto!

Oggi ¢ la festa di un Amore che salva! Nessuno di noi chiuda il cuore a
questo amore che perdona e salva. Gesu Cristo ¢ morto ¢ risorto per tutti.
Come ai discepoli Egli invita ciascuno di noi a diventare messaggeri di un
annuncio di salvezza, essere testimoni di speranza in un mondo di ombre.
Come a Tommaso Egli ci conceda di posare il nostro sguardo sulle sue
piaghe, in modo da capire il senso e il valore della sofferenza, per lenire
le tante ferite di cui ciascuno di noi ¢ portatore. Quante volte nei nostri
rapporti quotidiani, invece che 1’amore, regna 1’egoismo, 1’ingiustizia o
I’odio! Queste sono le piaghe dell’'umanita che straziano anche il corpo e
attendono di essere guarite dalle piaghe di Nostro Signore.

E vitale, per tutti noi, vivere sperando, nutrirci di cose buone, di amore,
di comprensione, di parole e di atteggiamenti che siano espressione
dell’ Amore.

Ecco perché 1’augurio che faccio per la Pasqua ¢ quello che la speranza
non solo non muoia, ma possa risorgere e possa invadere il cuore di tutti.

Christos anésti — Cristo ¢é risorto — Krishti u ngjallé

Lungro, 24 marzo 2024

+ Donato Oliverio, Vescovo



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 225

EPARCHIA DI LUNGRO

degli Italo - albanesi dell’Italia Continentale

IL VESCOVO

Xp/aTog ysvvara/ Jofaaare

Icona della Nativita secondo la carne del Signore Dio e Salvawre nostro Gesit Cristo

NATIVITA SECONDO LA CARNE DEL SIGNORE,
DIO E SALVATORE NOSTRO GESU CRISTO

Ai Sacerdoti,
alle Religiose e ai Fedeli Laici



226 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Christos ghennate, dhoxasate - Cristo nasce! Glorificatelo!
Carissimi fratelli e sorelle,

la santa notte di Betlemme ogni anno torna
anoi! E che gioia! E che grazia!

La Nativita di Nostro Signore Gesu Cristo ¢ la festa in cui celebriamo
I’assunzione della natura umana da parte di Dio, nel Figlio, e la conse-
guente apertura della strada della divinizzazione per ogni uomo e
donna che hanno fede in Cristo. Dimenticare il fondamento della
nostra fede, che i Santi Padri del Concilio di Nicea hanno sapientemen-
te redatto nel Simbolo che ogni giorno proclamiamo, porta I’'umanita a
guardare soltanto in basso e a se stessi. Questa ¢ 1’origine di ogni
guerra.

In quella notte di piu di duemila anni fa, a dei pastori, che pascolavano
le greggi, apparve un angelo che annuncio la nascita del Salvatore, del
Cristo, del Messia, ossia di colui che si sarebbe fatto carico di tutta
I’umanita per poterla ricondurre al cielo e poter sanare I’inimicizia,
sorta con la disobbedienza, tra 'uomo e Dio. Assieme a quell’angelo i
pastori udirono i cori dell’esercito celeste: «Gloria a Dio nel pin alto
dei cieli e sulla terra pace agli uomini, che egli ama.

Questo Natale trova una umanita in guerra e ferita; di fronte alla guerra
non possiamo che sollevare un coro unanime: Pace! Cristo «& la
nostra Pace» (Ef 2, 14). La pace, dunque, che invochiamo quotidiana-
mente nella celebrazione della Divina Liturgia, ¢ dono di Dio in Gesu
Cristo. Alla nascita di Cristo si udirono cori di pace. Alla sua morte
egli invoco la pace del perdono. Da risorto appare ai suoi discepoli e
dona la pace e lascia la pace prima di ascendere al cielo.

«Gloria a Dio nel pin alto dei cieli e sulla terra pace agli uomini, che
egli amay. Questo versetto, che il celebrante ripete due volte prima
dell’inizio della Divina Liturgia, ci ricorda che il dono della pace si
ottiene unendoci a Gesu, Figlio di Dio, che con il suo sangue ha ricon-
ciliato I’umanita intera con Dio.

Diceva San Giovanni XXIII che «Non ci sara pace sulla terra fin
quando non ci sara pace nel cuore di ciascun uomoy.
«Beati gli operatori di pace perché saranno chiamati figli di Dio»,



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 227

dice Gesu nel discorso della montagna. In questo modo egli indica a
tutti noi la strada della gioia e della felicita, vivere da figli di Dio, che
amano e vivono imitando Cristo, per giungere alla vera felicita e alla
vera pace.

Quando tutti gli uomini e le donne vivranno da figli di Dio, la pace si
espandera in ogni angolo dell’universo.

La pace non pud essere data per scontata; non ¢ ovvia. E un obbligo,
un risultato ¢ una lotta incessante per preservarla. Non ci sono soluzioni
automatiche o ricette. Sono necessarie la preghiera, la testimonianza
del Vangelo e I’amore, per costruire una cultura di pace e solidarieta,
dove le persone vedano nel volto dei loro simili un fratello o una sorella
e un amico, piuttosto che una minaccia e un nemico.

Mostriamo amore misericordioso e solidale verso tutte le persone, ma
soprattutto verso coloro che soffrono a causa della guerra, portiamo la
gioia della festa della Nativita di nostro Signore Gesu Cristo nelle case
degli orfani, nelle case degli anziani, al capezzale dei malati, ma anche
li dove c'¢ molta tristezza, solitudine e depressione, nelle famiglie
povere, in lutto. La dove possiamo fare del bene, facciamolo portando,
nell'anima e nei fatti, la gioia degli angeli, dei pastori e dei magi venuti
a Betlemme!

Concludo il mio augurio con le parole di San Gregorio di Nazianzo:
«Dungque celebriamo la festa, non una festa profana, ma divina, non
secondo le regole del mondo, ma secondo quelle al di sopra di questo
mondo,; non celebriamo una nostra festa, ma quella di Colui che ¢
nostro, o piuttosto, di Colui che é nostro Signore; non gli avvenimenti
della nostra malattia, ma quelli della nostra guarigione, non quelli
della nostra creazione, ma quelli della nostra seconda creazioney.

Con rinnovata gioia e sicura speranza porgo i miei migliori Voti augu-
rali per il Santo Natale e per I’inizio dell’Anno nuovo, ricordando
ognuno e tutti nella preghiera quotidiana.

Lungro, 18 dicembre 2024
+ Donato Oliverio, Vescovo



228 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

DIOCESI DI LUNGRO

RENDICONTO
RELATIVO ALLA EROGAZIONE
DELLE SOMME ATTRIBUITE ALLA DIOCESI
DALLA CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
EX ART.47 DELLA LEGGE 222/1985
PER L'ANNO 2023

Il presente 'Rendiconto’ deve essere inviato alla Segreteria Generale della C.E.I.
entro il 30 giugno2024, ai sensi della determinazione approvata dalla XLV
Assemblea Generale (9-12 novembre 1998).



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 229

29/11/2024 Rendiconto delle erogazioni

EROGAZIONE DELLE SOMME
DERIVANTI DALL'OTTO PER MILLE DELL'IRPEF PER L'ESERCIZIO 2023

ESIGENZE DI CULTO E PASTORALE

A. ESERCIZIO DEL CULTO

1.arredi sacri e beni strumentali per la liturgia 104.844,03
2.promozione e rinnovamento delle forme di pieta popolare 0,00
3.formazione operatori liturgici 0,00
4.manutenzione edilizia di culto esistente 147.000,00
5.nuova edilizia di culto 0,00
6.beni culturali ecclesiastici 0,00
251.844,03
B. CURA DELLE ANIME
1.curia diocesana e attivita pastorali diocesane e parrocchiali 112.791,68
2.tribunale ecclesiastico diocesano 0,00
3.mezzi di comunicazione sociale a finalita pastorale 0,00
4.formazione teologico pastorale del popolo di Dio 34.000,00
146.791,68
C. SCOPI MISSIONARI
1.centro missionario e animazione missionaria delle comunita diocesane e parrocchiali 0,00
2.volontari missionari laici 0,00
3.sacerdoti fidei donum 0,00
4.iniziative missionarie straordinarie 0,00
0,00
D. CATECHESI ED EDUCAZIONE CRISTIANA
1.oratori e patronati per ragazzi e giovani 0,00
2.associazioni e aggregazioni ecclesiali per la formazione dei membri 0,00
3.iniziative di cultura religiosa 0,00
0,00
TOTALE DELLE EROGAZIONI EFFETTUATE NEL 2023 398.635,71

Pag. 1



230 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

29/11/2024 Rendiconto delle erogazioni
RIEPILOGO

TOTALE DELLE SOMME DA EROGARE PER I'ANNO 2023 398.721,09
A DEDURRE TOTALE DELLE EROGAZIONI EFFETTUATE NELL'ANNO 2023 (fino al 31/05/2024) 398.635,71
ALTRE SOMME ASSEGNATE NELL'ANNO 2023 E NON EROGATE AL 31/05/2024 85,38

(da riportare nel rendiconto assegnazioni 2024)

INTERESSI NETTI del 30/09/2023; 31/12/2023 e 31/03/2024 (al netto di oneri bancari fino al 31/05/2024) 5,23
ASSEGNI EMESSI O BONIFICI EFFETTUATI MA NON ANCORA CONTABILIZZATI NELL'E/C 0,00
SALDO CONTO CORRENTE E/O DEPOSITO TITOLI AL 31/05/2024 90,61

Pag. 2



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 231

29/11/2024 Rendiconto delle erogazioni

INTERVENTI CARITATIVI

A. DISTRIB. AIUTI A SINGOLE PERSONE BISOGNOSE

1.da parte delle diocesi 302.430,03
2.da parte delle parrocchie 0,00
3.da parte di altri enti ecclesiastici 0,00
302.430,03
B. DISTRIB. AIUTI NON IMMEDIATI A PERSONE BISOGNOSE
1.da parte della Diocesi 38.005,48
38.005,48
C. OPERE CARITATIVE DIOCESANE
1.in favore di famiglie particolarmente disagiate - direttamente dall’Ente Diocesi 0,00
2.in favore di famiglie particolarmente disagiate - attraverso eventuale Ente Caritas 0,00
3.in favore di categorie economicamente fragili (quali precari, disoccupati e giovani in cerca di lavoro) - direttam« 0,00
4.in favore di categorie economicamente fragili (quali precari, disoccupati e giovani in cerca di lavoro) - attravers: 0,00
5.in favore degli anziani - direttamente dall’Ente Diocesi 0,00
6.in favore degli anziani - attraverso eventuale Ente Caritas 0,00
7.in favore di persone senza fissa dimora - direttamente dall’Ente Diocesi 0,00
8.in favore di persone senza fissa dimora - attraverso eventuale Ente Caritas 0,00
9.in favore di portatori di handicap - direttamente dall’Ente Diocesi 0,00
10.in favore di portatori di handicap - attraverso eventuale Ente Caritas 0,00
11.per la prevenzione della devianza adolescenziale e della prostituzione - direttamente dall’Ente Diocesi 0,00
12.per la prevenzione della devianza adolescenziale e della prostituzione - attraverso eventuale Ente Caritas 0,00
13.in favore di immigrati, rifugiati e richiedenti asilo - direttamente dall’Ente Diocesi 0,00
14.in favore di immigrati, rifugiati e richiedenti asilo - attraverso eventuale Ente Caritas 0,00
15.per il recupero delle vittime della tratta di esseri umani - direttamente dall’Ente Diocesi 0,00
16.per il recupero delle vittime della tratta di esseri umani - attraverso eventuale Ente Caritas 0,00
17.in favore di vittime di dipendenze patologiche - direttamente dall’Ente Diocesi 8.000,00
18.in favore di vittime di dipendenze patologiche - attraverso eventuale Ente Caritas 0,00
19.in favore di malati di AIDS - direttamente dall’Ente Diocesi 0,00
20.in favore di malati di AIDS - attraverso eventuale Ente Caritas 0,00
21.in favore di vittime della pratica usuraria - direttamente dall’Ente Diocesi 0,00
22.in favore di vittime della pratica usuraria - attraverso eventuale Ente Caritas 0,00
23.in favore del clero: anziano/malato/in condizioni di straordinaria necessita - direttamente dall’Ente Diocesi 6.000,00
24.in favore del clero: anziano/malato/in condizioni di straordinaria necessita - attraverso eventuale Ente Caritas 0,00
25.in favore di minori abbandonati - direttamente dall’Ente Diocesi 0,00
26.in favore di minori abbandonati - attraverso eventuale Ente Caritas 0,00
27.in favore di opere missionarie caritative - direttamente dall’Ente Diocesi 0,00
28.in favore di opere missionarie caritative - attraverso eventuale Ente Caritas 0,00
14.000,00

D. OPERE CARITATIVE PARROCCHIALI

1.in favore di famiglie particolarmente disagiate 0,00

2.in favore di categorie economicamente fragili (quali precari, disoccupati e giovani in cerca di lavoro) 0,00

Pag. 3



232 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

29/11/2024 Rendiconto delle erogazioni
3.in favore degli anziani 0,00
4.in favore di persone senza fissa dimora 0,00
5.in favore di portatori di handicap 0,00
6.per la prevenzione della devianza adolescenziale e della prostituzione 0,00
7.in favore di immigrati, rifugiati e richiedenti asilo 25.000,00
8.per il recupero delle vittime della tratta di esseri umani 0,00
9.in favore di vittime di dipendenze patologiche 0,00
10.in favore di malati di AIDS 0,00
11.in favore di vittime della pratica usuraria 0,00
12.in favore del clero: anziano/malato/in condizioni di straordinaria necessita 0,00
13.in favore di minori abbandonati 0,00
14.in favore di opere missionarie caritative 0,00

25.000,00

E. OPERE CARITATIVE DI ALTRI ENTI ECCLESIASTICI

1.opere caritative di altri enti ecclesiastici 0,00
0,00
TOTALE DELLE EROGAZIONI EFFETTUATE NEL 2023 379.435,51

Pag. 4



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 233

29/11/2024 Rendiconto delle erogazioni
RIEPILOGO

TOTALE DELLE SOMME DA EROGARE PER I'ANNO 2023 379.444,73
A DEDURRE TOTALE DELLE EROGAZIONI EFFETTUATE NELL'ANNO 2023 (fino al 31/05/2024) 379.435,51
ALTRE SOMME ASSEGNATE NELL'ANNO 2023 E NON EROGATE AL 31/05/2024 9,22

(da riportare nel rendiconto assegnazioni 2024)

INTERESSI NETTI del 30/09/2023; 31/12/2023 e 31/03/2024 (al netto di oneri bancari fino al 31/05/2024) 4,98
ASSEGNI EMESSI O BONIFICI EFFETTUATI MA NON ANCORA CONTABILIZZATI NELL'E/C 0,00
SALDO CONTO CORRENTE E/O DEPOSITO TITOLI AL 31/05/2024 14,20

Pag. 5



234 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

29/11/2024 Rendiconto delle erogazioni

Si allegano:
1. relazione esplicativa del rendiconto relativo alle somme erogate;
2. fotocopia delle pagine di tutti gli estratti conto bancari dal 01/04/2023 al 31/03/2024;

3. documentazione dei depositi amministrati o della gestione patrimoniale nel caso in cui le disponibilita siano state
temporaneamente investite.

Si attesta che:

* |l presente 'Rendiconto' & stato sottoposto alla verifica del Consiglio Diocesano per gli affari economici nella seduta in data
16/05/2024;

* 1l 'Rendiconto' & pubblicato nel bollettino ufficiale della diocesi n. 4, in data 16/09/2024.

IL VESCOVO DIOCESANO

Mons. Donato Oliverio

L'ECONOMO DIOCESANO

Papas Raffaele De Angelis

Pag. 6



Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE 235

Sommario - Permabajtje

EPARCHIA

Lettera Pastorale per 1’anno 2024-2025

2025: Un Anno di Grazia.

Cristiani in cammino verso 1’Unita, guardando a Nicea (325-2025) pag. 2
Mons. Donato Oliverio

XXXVII Assemblea Diocesana
Presentazione pag. 55
Mons. Donato Oliverio

XXXVII Assemblea Diocesana

«Generato, non creato, della stessa sostanza del Padrey.

L’attualita della proposizione cristologica di Nicea:

aspetti teologici e spirituali. pag. 60
Francesco Asti, Preside PFTIM

XXXVII Assemblea Diocesana
Conclusione pag. 84
Mons. Donato Oliverio

XXXVII Assemblea Diocesana
Documento finale pag. 89

Omelia di S.E. Mons. Donato Oliverio durante il funerale
di Papas Antonio Magnocavallo pag. 92

Unita in cammino. Per il 60° anniversario
del Decreto Unitatis Redintegratio pag. 97
Mons. Donato Oliverio




236 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Sommario - Permabajtje

Riscoprire una vocazione. L’Eparchia di Lungro
e la formazione ecumenica pag. 99
Papas Alex Talarico

La Chiesa é missionaria, sinodale ed ecumenica

Convegno a Napoli per il 60° anniversario

del Decreto Unitatis Redintegratio pag. 119
Papas Alex Talarico

Prima Assemblea Sinodale:
L’intervento del Card. Matteo Zuppi pag. 124

Presentazione del volume: Passi verso la Comunione

11 contributo di Eleuterio Fortino nel dialogo teologico
cattolico-ortodosso del Papas Alex Talarico pag. 133
Mons. Donato Oliverio

60 anni dal Concilio Vaticano II
Orientalium Ecclesiarum pag. 136

Tropea cuore a cuore con Cristo:
Il ritiro spirituale del clero in chiave

ecumenica tra fede e speranza pag. 140
Papas Elia Hagi
Lungro, una Chiesa ponte di unita pag. 148

Mons. Giancarlo Maria Bregantini

Presentazione del volume NICOLA DI MYRA
TRA SANTITA E INTERCESSIONE di Attilio Vaccaro pag. 152
Mons. Donato Oliverio




Luglio-Dicembre 2024 LAJME/NOTIZIE

237

Sommario - Permabajtje

Presentazione del volume NICOLA DI MYRA
TRA SANTITA E INTERCESSIONE di Attilio Vaccaro
Papas Stefano Parenti

Il messaggio di San Nicola di Myra
tra Oriente e Occidente
Attilio Vaccaro

Pellegrini di speranza
Campo Invernale Diocesano 2025

DECRETO PER I’ANNO GIUBILARE 2025
Mons. Donato Oliverio

Incontro dei Vescovi Orientali Cattolici d’Europa
Comunicato stampa

Incontro dei Vescovi Orientali Cattolici d’Europa
Responsabilita nella formazione e nella vita del clero:
una riflessione necessaria

Cardinale Claudio Gugerotti

Fraternita e Umanita:
1 Vescovi Orientali Cattolici d’Europa riuniti a Oradea

pag.

pag.

pag.

pag.

INCONTRO VESCOVI ORIENTALI CATTOLICI DI EUROPA

pag.

pag.

pag.

157

162

167

170

175

178

191




238 LAJME/NOTIZIE Luglio-Dicembre 2024

Sommario - Permabajtje

CRONACA

Campo Scuola Parrocchiale

Parrocchia San Demetrio Megalomartire pag. 193
Andrea Quartarolo

Profumo di Oriente pag. 194
Don Paolo D’Ambrosio

Medjugorje in quattro parole pag. 198
Emanuele Rosanova

11 significato delle Icone nelle chiese orientali:
I colori della bellezza
Atti del Convegno pag. 201

PUBBLICAZIONI

Universita della Calabria

QUADERNI del Dipartimento di Studi Umanistici

Luci dall’Oriente. Nota su dialogo cattolico-ortodosso e Sinodo pag. 209
Papas Alex Talarico

Grande e Santa Domenica di Pasqua pag. 222
Mons. Donato Oliverio

Nativita secondo la carne del Signore,
Dio e Salvatore nostro Gesu Cristo pag. 225
Mons. Donato Oliverio

Rendiconto relativo alla erogazione delle somme attribuite
alla diocesi dalla Conferenza Episcopale Italiana Anno 2023  pag. 228







Finito di stampare nel mese di Settembre 2025
presso la GLF - Castrovillari



